
HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 
Vol. 3 No. 7 Januari 2026, hal. 13-22 

 
e-ISSN: 2988-6287  

 
 

13  
  

ORIENTALISME DALAM STUDI ISLAM: SEJARAH, PERKEMBANGAN, 
DAN TRANSFORMASI KONTEMPORER DI INDONESIA 

 

M. Rivan Febriansyah, Desinta Fitriani Simatupang, Chindi Sri Hariyati,  Sulidar 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

Rivanharahap53@gmail.com, Desintasimatupang23@gmail.com, chindisri98@gmail.com, 
ahmad.suid@yahoo.co.id  

 
Abstract: Orientalism refers to Western scholarship on the Eastern world, particularly Islam, 
which from its inception has been closely linked to colonial contexts, religious missions, and 
political interests. Over time, Orientalism has shifted from an apologetic discourse toward a 
more systematic academic enterprise through the study of language, philology, and Islamic 
history. Nevertheless, numerous studies indicate that Orientalism continues to carry 
epistemological biases that influence how Islam is understood and represented, including 
within the Indonesian scholarly tradition. This tension between the scholarly contributions of 
Orientalism and its hegemonic implications constitutes the central concern of this study. This 
research aims to examine the origins of Orientalism, its historical development, the factors 
shaping its trajectory, and its contemporary transformation within the context of Islamic 
scholarship in Indonesia. Employing a qualitative method based on library research, this 
study analyzes classical Orientalist works, modern academic literature, and critical 
responses from contemporary Muslim scholars. The analysis is conducted using historical 
and epistemological approaches to trace shifts in Orientalist paradigms from the colonial 
period to the post-Orientalist era. The findings reveal that Orientalism is neither a singular 
nor a static discourse. In Indonesia, its previously dominant influence has gradually declined 
alongside the growing role of Muslim scholars and the increasing autonomy of Islamic higher 
education institutions. This transformation has encouraged more dialogical and critical 
approaches, in which Orientalist methods may be selectively adopted without disregarding 
Islamic intellectual traditions and perspectives. The study underscores the importance of 
maintaining a critical and proportional stance toward Orientalism to ensure that the 
development of Islamic studies remains contextual, balanced, and intellectually equitable. 
Keyword: History, Growth, Orientalism, Islamic Studies 
 
Abstrak: Orientalisme merupakan kajian Barat terhadap dunia Timur, khususnya Islam, 
yang sejak kemunculannya berkaitan erat dengan konteks kolonialisme, misi keagamaan, 
dan kepentingan politik. Dalam perjalanan sejarahnya, orientalisme mengalami pergeseran 
dari wacana apologetik menuju kajian akademik yang lebih sistematis melalui studi bahasa, 
filologi, dan sejarah Islam. Meskipun demikian, berbagai kajian menunjukkan bahwa 
orientalisme tetap menyisakan bias epistemologis yang memengaruhi cara Islam dipahami 
dan direpresentasikan, termasuk dalam tradisi keilmuan di Indonesia. Celah inilah yang 
menjadi fokus penelitian ini, yakni ketegangan antara kontribusi ilmiah orientalisme dan 
dampak hegemoniknya terhadap studi Islam. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 
awal mula orientalisme, perkembangannya, faktor-faktor yang memengaruhi, serta 
transformasi kontemporernya dalam konteks akademik Islam Indonesia. Penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library research), dengan 
menganalisis karya orientalis klasik, literatur akademik modern, serta kritik sarjana Muslim 
kontemporer. Analisis dilakukan melalui pendekatan historis dan epistemologis guna 
menelusuri perubahan paradigma orientalisme dari masa kolonial hingga era post-

mailto:Rivanharahap53@gmail.com
mailto:Desintasimatupang23@gmail.com
mailto:chindisri98@gmail.com
mailto:ahmad.suid@yahoo.co.id


14 
 

orientalist. Hasil penelitian menunjukkan bahwa orientalisme bukanlah wacana yang bersifat 
tunggal dan statis. Di Indonesia, pengaruh orientalisme yang sebelumnya dominan 
mengalami penurunan seiring menguatnya peran sarjana Muslim dan meningkatnya 
kemandirian institusi pendidikan Islam. Transformasi ini mendorong munculnya pendekatan 
yang lebih dialogis dan kritis, di mana metode orientalis dapat dimanfaatkan secara selektif 
tanpa mengabaikan perspektif dan tradisi keilmuan Islam. Penelitian ini menegaskan 
pentingnya sikap kritis dan proporsional dalam menyikapi orientalisme agar pengembangan 
studi Islam berlangsung secara kontekstual, adil, dan berimbang. 
Kata Kunci: Sejarah, Pertumbuhan, Orientalisme, Studi Islam 
 
Pendahuluan 

Dalam beberapa dekade terakhir, orientalisme kembali menjadi topik penting untuk 
dikaji, terutama oleh komunitas Muslim yang ingin memahami bagaimana konstruksi 
intelektual Barat terhadap Islam dan al-Qurʾān terbentuk serta berkembang. Di Indonesia, 
studi mutakhir menunjukkan bahwa pengaruh orientalis tidak hanya bersifat teoritis tetapi 
juga institusional, misalnya melalui transformasi lembaga Islam dan akademik.1 Selain itu, 
penelitian lain menguraikan bahwa masa Renaisans menjadi titik kritis ketika orientalisme, 
yang sebelumnya banyak dipandang negatif dan dikaitkan dengan kolonialisme, mulai 
bergeser ke arah objektivitas akademis.2  

Pembahasan tentang sejarah pertumbuhan orientalisme ini menjadi penting karena 
beberapa hal. Pertama, dengan memahami asal-usul orientalisme baik dari periode sebelum 
Perang Salib, masa kolonial, maupun masa modern, kita sebagai mahasiswa dan peneliti 
dapat lebih kritis terhadap karya-karya Barat yang membahas Islam, agar tidak menerima 
secara mentah bias-bias yang mungkin tersembunyi di dalamnya. Kedua, orientalisme tidak 
hanya berdampak pada persepsi Islam di Barat, tetapi juga membentuk bagaimana Islam 
dan al-Qurʾān dipelajari dan diajarkan di institusi Islam di Indonesia; pendekatan orientalis 
kadang menjadi tolok ukur atau pembanding dalam akademik. Ketiga, belajar tentang 
orientalisme membantu kita membedakan antara manfaat ilmiah yang diberikan (seperti 
filologi, sejarah teks, pengumpulan manuskrip) dan pengaruh negatif (termasuk stereotip, 
distorsi, dan dominasi budaya).  

Manfaatnya bagi kita antara lain: memperkaya wawasan akademik agar lebih 
seimbang, memperkuat kemampuan kritik dalam membaca literatur Barat, serta membantu 
merumuskan metode studi Islam yang lebih adil dan kontekstual bagi masyarakat kita. 
Dengan membahas sejarah pertumbuhan orientalisme secara menyeluruh, artikel ini 
bertujuan menghadirkan pemahaman yang tidak hanya historiografis tetapi juga relevan 
secara metodologis dan budaya, agar kita tidak hanya penerima pasif literatur Barat, tetapi 
aktif dalam mengkritisi dan mengambil manfaat dari apa yang positif.  
 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka (library 
research). Data penelitian bersumber dari literatur akademik berupa artikel jurnal, buku, dan 
publikasi ilmiah yang membahas orientalisme, sejarah perkembangannya, serta pengaruh 
dan transformasinya dalam studi Islam, khususnya di Indonesia. Sumber data mencakup 
karya orientalis Barat dan kajian kritis sarjana Muslim kontemporer yang relevan dengan 
fokus penelitian. Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan seleksi literatur yang 

 
1 . M. Subhan, “Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and Institutional Transformations,” Al-

Risalah: Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1), 2025, hlm. 1–17.   
2 Muh. Fajaruddin, “Orientalisme dan Pengaruh Renaisans Terhadap Sejarah Perkembangannya,” Rihlah: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan, 

11(2), 2023, hlm. 159–172.  



15 
 

memiliki keterkaitan langsung dengan tema penelitian. Data yang terkumpul kemudian 
dianalisis menggunakan pendekatan historis dan epistemologis. Pendekatan historis 
digunakan untuk menelusuri kemunculan dan perkembangan orientalisme dari masa 
kolonial hingga era kontemporer, sedangkan pendekatan epistemologis digunakan untuk 
mengkaji kerangka pemikiran dan bias pengetahuan dalam kajian orientalis terhadap Islam. 
Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis, dengan menyajikan temuan secara 
sistematis dan disertai penafsiran kritis. Melalui metode ini, penelitian diharapkan mampu 
memberikan pemahaman yang proporsional mengenai orientalisme, baik dari sisi kontribusi 
ilmiah maupun implikasinya terhadap perkembangan studi Islam di Indonesia. 
 
Hasil dan Pembahasan  
Awal Mula Orientalisme  

Orientalisme sebagai kajian ilmiah terhadap Timur, khususnya umat Islam dan teks-
teks Islam, muncul awalnya dari konfrontasi dan interaksi antara Barat dengan dunia Islam, 
terutama selama era Perang Salib dan perdagangan lintas budaya. Motivasi Barat ketika itu 
bukan semata-mata akademik, melainkan juga menjawab kebutuhan politik dan keagamaan 
untuk memahami “yang lain,” atau sebagai alat legitimasi kekuasaan atas wilayah Muslim. 
Orientalisme awal sering disertai stereotip dan prasangka, di mana Islam dilihat sebagai 
sesuatu yang eksotik, berbeda, bahkan ancaman bagi identitas Kristen Barat.  

Seiring berjalannya waktu, terutama memasuki era Renaisans dan Modern, 
orientalisme mulai mengambil bentuk yang lebih akademis. Penelitian terkini menunjukkan 
bahwa orientalis Barat dan sarjana Islam juga turut membentuk institusi akademik dan 
pendidikan Islam di Indonesia, meskipun pengaruhnya menurun dalam satu dekade terakhir. 
3   Semangat ilmiah seperti studi bahasa, filologi, pengumpulan manuskrip, dan 
penerjemahan teks Islam berkembang sebagai bagian dari orientalisme akademis yang 
mencoba bersandar pada metodesejarah dan kritik teks.4  

Era awal orientalisme sangat dipengaruhi oleh kepentingan misi dan apologetika 
Kristen, terutama ketika kolonisasi dan ekspansi Eropa memerlukan legitimasi teologis. 
Banyak karya awal orientalis memuat unsur bandingan agama, kritik terhadap Islam, dan 
tafsir yang dipersepsikan sebagai usaha menegakkan pandangan Barat atas “yang Timur”. 
Namun, pada masa modern, sebagian orientalis mulai mengadopsi pendekatan yang kurang 
keterlaluan dalam prasangka, dan lebih banyak memasukkan analisis tekstual serta 
historiografi sebagai metode utama.  

Pusat-studi bahasa Arab, Persia, dan penguasaan manuskrip menjadi aspek 
penting dalam pertumbuhan orientalisme akademis. Penelitian “History of the Development 
of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic World” menunjukkan bahwa tradisi 
orientalis menerjemahkan dan memelihara naskah Islam klasik berkontribusi pada 
pengenalan teks-teks Islam ke khalayak akademis Barat serta pendidikan Islam di negara-
negara non-Muslim.5  Namun demikian, aktivitas ini juga dibarengi dengan narasi dominasi 
budaya Barat dalam interpretasi teks Islam, karena interpretasi sering dipengaruhi oleh 
kerangka epistemologi Barat.  

Pergeseran motivasi dari apologetika dan politik menuju ke ilmiah dan akademik 
juga terlihat dalam institusi akademik di Indonesia. Studi “Orientalist Influence and Its Decline 
in Indonesian Islamic Studies” menegaskan bahwa meskipun pengaruh orientalis sangat 

 
3 Suaidi, M. H., Hilmy, M., & Al Asyari, H. (2025). Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and 

Institutional Transformations. Al-Risalah: Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1).  
4 Ahmad Mudzakkir, Syamsudduha, Abu Half, & Suarni. (2024). History of the Development of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic 

World. Journal of Indonesian Islamic Studies, 4(1), 51-58  
5 Ibid. (Mudzakkir et al., 2024), hlm. 51-58.  



16 
 

dominan pada abad ke-20, dalam 10 tahun terakhir institusi seperti IAIN, STAIN, dan 
universitas Islam negeri telah mengubah struktur akademiknya, memperkuat penelitian 
Islam yang lebih kritis, dan mengurangi dominasi orientalis dalam kurikulum.  

Walau orientalisme awal muncul dalam konteks kolonial dan penguasaan, 
manfaatnya tidak bisa sepenuhnya diabaikan. Ada kontribusi nyata dalam katalogisasi 
manuskrip Islam, filologi, dan akses ke sumber-sumber teks klasik yang sebelumnya sulit 
diakses. Ini memungkinkan studi Islam modern untuk mendapatkan dasar historis teks yang 
lebih kuat, memperbaiki pemahaman terhadap variasi versi teks, dan memperluas akses 
ilmu Islam di luar komunitas Muslim sendiri.  

Di sisi lain, meskipun akademikisasi orientalisme membawa pendekatan yang lebih 
sistematis, sering terjadi kekurangan dalam hal sensitivitas budaya dan kepekaan terhadap 
tradisi Islam sendiri. Penafsiran teks Islam oleh orientalis kadang tidak memperhatikan 
konteks sosio-kultural umat Islam, tradisi ulama lokal, dan tafsir yang hidup dalam 
masyarakat Muslim sehingga muncul kritik bahwa orientalisme mereduksi Islam pada objek 
penelitian yang pasif.  

Kajian terkini juga menunjukkan bahwa fase awal orientalisme membentuk 
kerangka pikir yang masih mempengaruhi pemikiran kontemporer tentang Islam: misalnya 
stereotip bahwa Islam adalah agama dogmatis, tidak toleran, atau tidak modern. Narasi 
publik, media, dan bahkan literatur pendidikan di beberapa tempat masih memuat warisan 
orientalis tersebut, meskipun ada usaha resistensi dan koreksi dari para sarjana Muslim 
sendiri.6  

Dengan demikian, awal mula orientalisme bukanlah satu hal yang monolitik; ia 
melewati tahapan motivasi yang berbeda, metode yang pula berubah, dan dampak yang 
berlapis. Dari permusuhan religi dan kolonialisme, ke akademikisme dan kritik epistemologis, 
orientalisme terus berkembang hingga hari ini, dan kita perlu memahami sejarahnya agar 
mampu membedakan antara warisan positif dan negatif yang harus disaring.   

 
Perkembangan Orientalisme  

Perkembangan orientalisme tidak bisa dilepaskan dari dinamika hubungan Barat 
dan Islam yang terus berubah dari masa ke masa. Jika pada mulanya orientalisme lahir 
dalam konteks peperangan dan kolonialisme, maka pada abad ke19 hingga ke-20 
orientalisme mengalami perkembangan menjadi sebuah disiplin akademik yang mapan. 
Pada fase ini, orientalis bukan hanya misionaris atau politikus kolonial, tetapi juga akademisi 
di universitas besar Eropa yang secara serius menekuni studi tentang bahasa Arab, sejarah 
Islam, serta tafsir al-Qur’an. Kajian ini berusaha menampilkan wajah ilmiah, meskipun tetap 
menyisakan bias epistemologis yang menempatkan Islam dalam kerangka pandangan dunia 
Barat.7  

Perkembangan selanjutnya menunjukkan bahwa orientalisme semakin beragam 
dalam pendekatan dan tujuannya. Menurut penelitian Mudzakkir dkk. (2024), pada abad ke-
20 orientalisme bertransformasi menjadi kajian multidisipliner yang memadukan antropologi, 
sejarah, sosiologi, bahkan ilmu politik untuk meneliti dunia Islam. Pendekatan ini membawa 
dampak positif berupa keterbukaan wacana tentang Islam di ruang akademik Barat, tetapi 
juga menimbulkan resistensi karena kajian orientalis kerap dianggap tidak mewakili suara 
umat Islam sendiri.7  

 
6 Ahmad Mudzakkir, Syamsudduha, Abu Half, & Suarni. (2024). History of the Development of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic 

World. Journal of Indonesian Islamic Studies, 4(1), 51-58 7Ibid.  
7 Ahmad Mudzakkir, Syamsudduha, Abu Half, & Suarni. (2024). History of the Development of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic 

World. Journal of Indonesian Islamic Studies, 4(1),  54-57.  



17 
 

Di Indonesia, pengaruh orientalisme sangat terasa terutama pada masa kolonial 
Belanda. Banyak karya orientalis seperti Snouck Hurgronje yang tidak hanya meneliti praktik 
keagamaan masyarakat Muslim, tetapi juga memberi masukan langsung pada kebijakan 
kolonial. Hal ini memperlihatkan bahwa orientalisme bukan sekadar wacana akademik, 
melainkan juga berfungsi sebagai instrumen politik. Pada titik ini, perkembangan 
orientalisme memperlihatkan wajah ganda: di satu sisi memperkaya studi Islam, namun di 
sisi lain berkontribusi pada marginalisasi umat Islam di tanah jajahan.8  

Memasuki era kontemporer, perkembangan orientalisme juga dipengaruhi oleh 
perubahan geopolitik global, terutama setelah tragedi 11 September 2001. Islam kembali 
menjadi perhatian utama di dunia Barat, dan kajian orientalis mendapatkan momentum baru 
melalui penelitian tentang radikalisme, terorisme, dan isu keamanan global. Namun, 
penelitian ini seringkali lebih bernuansa politis dibandingkan akademis murni, sehingga 
menuai kritik keras dari sarjana Muslim. Dalam hal ini, perkembangan orientalisme tampak 
seperti mengulang pola lama, yaitu Islam dipandang dari sudut pandang kepentingan Barat.9  

Meski demikian, dalam dua dekade terakhir terdapat pergeseran signifikan. Menurut 
Suaidi dkk. (2025), orientalisme mulai kehilangan pengaruh hegemoniknya di dunia 
akademik Islam, termasuk di Indonesia. Hal ini ditandai dengan semakin banyaknya sarjana 
Muslim yang tampil sebagai aktor utama dalam kajian al-Qur’an, hadis, dan pemikiran Islam 
dengan metodologi ilmiah yang setara, bahkan lebih mendalam dibandingkan para 
orientalis.10 Dengan demikian, perkembangan orientalisme kini lebih bersifat dialogis, bukan 
dominatif seperti masa kolonial.  

Perkembangan orientalisme juga tampak pada cara universitas Barat mengelola 
studi Islam. Jika dahulu orientalisme hanya dikuasai sarjana nonMuslim, kini banyak Muslim 
yang justru menjadi profesor dan peneliti di universitas ternama di Eropa dan Amerika. 
Mereka membawa perspektif baru yang lebih kontekstual dan sensitif terhadap tradisi Islam, 
sehingga mengurangi jarak epistemologis antara Barat dan Timur. Transformasi ini 
menunjukkan adanya integrasi ilmu, meskipun masih ada ketegangan dalam paradigma dan 
metodologi.11  

Dengan demikian, perkembangan orientalisme dapat dipahami sebagai proses 
panjang yang meliputi tiga fase besar: pertama, fase kolonial dan apologetik; kedua, fase 
akademik dan multidisipliner; dan ketiga, fase kontemporer yang ditandai oleh keterlibatan 
sarjana Muslim secara aktif. Perubahan ini menunjukkan bahwa orientalisme bukanlah 
fenomena statis, melainkan wacana yang terus berkembang sesuai konteks sosial, politik, 
dan akademik yang melingkupinya.  

  
Faktor-faktor yang Mempengaruhi Perkembangan Orientalisme  

Orientalisme sebagai suatu wacana terus berkembang sejak masa kolonial lalu 
bertransformasi di era modern. Salah satu faktor penting dalam perkembangan ini adalah 
political power dan kolonialisme. Di Indonesia, penelitian “Analisis Sejarah Kolonialisme 
Belanda dalam Perkembangan Orientalisme di Indonesia” (2024) menegaskan bahwa 
kolonialisme Belanda bukan hanya memfasilitasi tumbuhnya kajian orientalis, tetapi juga 
membentuk wacana budaya dan identitas yang dalam banyak kasus mengarah pada 

 
8 Suaidi, M. H., Hilmy, M., & Al Asyari, H. (2025). Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and 

Institutional Transformations. Al-Risalah: Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1), 15-18.  
9 Ahmad Mudzakkir, Syamsudduha, Abu Half, & Suarni. (2024). History of the Development of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic 

World. Journal of Indonesian Islamic Studies, 4(1), 54-57.  
10 Suaidi, M. H., Hilmy, M., & Al Asyari, H. (2025). Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and 

Institutional Transformations. Al-Risalah: Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1), 19-21.  
11 Ahmad Mudzakkir, Syamsudduha, Abu Half, & Suarni. (2024). History of the Development of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic 

World. Journal of Indonesian Islamic Studies, 4(1), 51-58.  



18 
 

peminggiran tradisi Islam lokal.12  Melalui lembaga pendidikan, administrasi hukum, serta 
penerjemahan teks-teks agama, Belanda mempromosikan pola pikir yang memisahkan 
antara “agama” dan “politik Islam” sebuah konsep yang selanjutnya dipakai orientalis 
sebagai kerangka analisis mereka.13  

Faktor kedua adalah motivasi misionaris dan agama. Di masa kolonial, banyak 
orientalis awal yang juga terafiliasi dengan misi Kristen, atau setidaknya dipengaruhi oleh 
kerangka pikir apologetik. Dalam karya Snouck Hurgronje and the Tradition of Orientalism in 
Indonesia (2023), Armayanto dkk. Membahas bagaimana Hurgronje, meskipun sering 
disebut ilmuwan “objektif”, menggunakan pendekatan yang kadang mencampurkan 
kepentingan kolonial dan agama dalam nasihat-nasihatnya tentang Islam dan masyarakat 
Muslim di Nusantara. 14  Pendekatan ini memengaruhi bagaimana Islam dipelajari dalam 
konteks kolonial, sering kali dengan prasangka dan stereotip yang melekat.  

Ketiga, aspek akademik dan keilmuan turut memainkan peranan besar. Studi 
Mudzakkir dkk. Dalam “History of the Development of Orientalism: Its Influence on the 
Modern Islamic World” (2024) menunjukkan bahwa orientalisme berkembang menjadi 
disiplin yang lebih formal melalui perkembangan filologi, kritik teks, serta studi sejarah Islam 
di universitas-universitas Barat.15  Ini termasuk pengarsipan manuskrip, penerjemahan al-
Qur’an dan literatur Islam klasik, serta studi perbandingan agama, yang semuanya memberi 
kontribusi ilmiah meskipun sering disertai bias epistemologis.  

Keempat adalah faktor sosial-budaya dan publikasi. Publikasi buku, terjemahan 
karya orientalis, serta penyebaran teks melalui media cetak dan kemudian digital 
memperluas pengaruh orientalisme ke khalayak yang lebih luas. Dalam jurnal Kalimah 
(2024), artikel Analisis Sejarah Kolonialisme Belanda dalam Perkembangan Orientalisme di 
Indonesia juga menunjukkan bahwa salah satu cara orientalisme terus dipertahankan adalah 
melalui kurikulum sekolah dan pendidikan agama yang diawasi atau dipengaruhi lembaga 
kolonial, sehingga orientalisme menjadi bagian dalam pendidikan formal dan wacana publik 
lokal.16  

Kelima, pertumbuhan modernitas dan perubahan global turut mempercepat 
adaptasi orientalisme. Modernitas membawa kebangkitan sains, nasionalisme, serta 
kebutuhan akan analisis teks dengan metode historis-kritis. Perubahan komunikasi, 
teknologi, dan media masa kini memudahkan penyebaran wacana orientalis dan sekaligus 
kritik terhadapnya. Mudzakkir et al. Menyebut bahwa era modern ini ditandai dengan 
orientalisme yang semakin multifaset: tidak hanya akademik, tetapi juga media, kebijakan 
publik, dan politik global.17  

Keenam, munculnya sarjana Islam kontemporer menjadi salah satu faktor yang 
meredam dominasi orientalis. Studi Suaidi, Hilmy & Al Asyari dalam Orientalist Influence and 
Its Decline in Indonesian Islamic Studies (2025) menunjukkan bahwa institusi Islam negeri 
mengalami transformasi banyak yang dahulu menjadi IAIN atau STAIN telah menjadi 
Universitas Islam yang lebih mandiri dalam kurikulum dan penelitian. 18  Sarjana Muslim kini 

 
12  Mohammad Djaya Aji Bima Sakti, Muhammad Nurrosyid Huda Setiawan, Alhafidh Nasution, & Amar Ramadhan , “Analisis Sejarah 

Kolonialisme Belanda dalam Perkembangan Orientalisme di Indonesia,” Kalimah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam, Vol. 22, No. 1 (2024): 121-140.  
13 Armayanto, Harda; Suntoro, A. F.; Basyari, Z. A. S.; & Zain, N. A. M., “Snouck Hurgronje and the Tradition of Orientalism in Indonesia,” 

Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 7, No. 2 (2023): 263-287.  
14 Mudzakkir, A.; Syamsudduha; Abu Half; & Suarni, “History of the Development of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic World,”  

Journal of Indonesian Islamic Studies, Vol. 4, No. 1 (2024): 51-58.  
15 Ibid.  
16 Ibid.  
17 Mudzakkir, A.; Syamsudduha; Abu Half; & Suarni, “History of the Development of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic World,”  

Journal of Indonesian Islamic Studies, Vol. 4, No. 1 (2024): 51-58.  
18  Suaidi, Masdar Hilmy, & Haekal Al Asyari, “Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and 

Institutional Transformations,” Al-Risalah, Vol. 25, No. 1 (2025): 173-187.  



19 
 

makin aktif mengevaluasi karya orientalis, memasukkan perspektif lokal, dan mengkritisi bias 
dalam metodologi Barat.  

Ketujuh, interaksi intelektual antar budaya (West-East dialogue) menjadi faktor yang 
memperkaya orientalisme modern. Kolaborasi akademis, konferensi internasional, 
penerbitan bersama, serta akses manuskrip digital telah membuka ruang dialog. Sebagai 
contoh, akses digital terhadap manuskrip Islam dulu hanya terbatas di perpustakaan Barat; 
sekarang banyak manuskrip tersedia online melalui repositori universitas dan perpustakaan 
Islam lokal, sehingga studi keislaman menjadi lebih inklusif.19  

Kedelapan, faktor legislatif dan institusional nasional juga memainkan peran. Di 
Indonesia, kebijakan pendidikan Islam, pembentukan lembaga Islam, dan regulasi 
keagamaan memperkuat studi Islam yang kritis terhadap orientalisme. Regulasi yang 
mengatur kurikulum keagamaan dan pengajaran al-Qur’an kini semakin mempertimbangkan 
keseimbangan antara warisan tradisional dan pengetahuan ilmiah modern.20  

Kesembilan, kritik terhadap orientalisme sendiri telah menjadi faktor pembalik yang 
penting. Kritik seperti yang diusung oleh Edward Said (meski lebih lama) diikuti oleh kritik 
lokal kontemporer menjadi pendorong reformasi akademik. Sarjana dan cendekiawan 
Muslim di Indonesia kini lebih menyuarakan kebutuhan agar studi Islam tidak menjadi objek 
saja, tetapi subjek yang berbicara dan menafsirkan dirinya sendiri.21  

Kesepuluh, faktor eksistensial untuk umat Islam yaitu kebutuhan mempertahankan 
identitas, keaslian ajaran, dan kepercayaan masyarakat juga memperkuat perkembangan 
orientalisme lokal sebagai respons terhadap wacana Barat. Kekhawatiran bahwa ajaran 
Islam akan dipersepsikan salah atau diubah mendasari usaha translasi, terjemahan, tafsir 
ulang, serta pembelajaran al-Qur’an yang lebih kontekstual.  

 
Transformasi Kontemporer Orientalisme  

Transformasi orientalisme di era kontemporer menunjukkan pergeseran paradigma 
dari dominasi vokal orientalis non-Muslim ke interaksi yang lebih dialogis dan inklusif, 
terutama di konteks akademik Islam Indonesia. Sebagian besar perubahan ini dipicu oleh 
meningkatnya jumlah sarjana Muslim, institusi Islam yang mandiri, serta tuntutan keilmuan 
yang lebih kritis terhadap bias historis orientalis. 22   Pergeseran ini juga terkait dengan 
globalisasi ilmu, teknologi informasi, dan tekanan publik agar studi Islam tidak hanya 
dikembangkan dari sudut pandang luar, tetapi juga diberi ruang oleh komunitas Muslim 
sendiri sebagai subjek kajian.  Satu contoh nyata transformasi ini adalah munculnya kajian 
post-Orientalist di Indonesia sejak tahun 1990-an, sebagaimana diuraikan dalam artikel  
“Indonesian Post-Orientalist Study of Islam” (2025). Kajian yang muncul tidak hanya menolak 
orientalisme dalam arti kritik tajam, tetapi juga mengambil manfaat metode orientalis yang 
relevan, misal dalam studi teks dan sejarah kemudian mengadaptasikannya sesuai konteks 
lokal dan budaya Islam Indonesia.  

Selain itu, transformasi kontemporer orientalisme juga tercermin dalam bagaimana 
institusi pendidikan tinggi Islam di Indonesia mulai memasukkan mata kuliah yang 
membahas studi Barat dan orientalis dalam kurikulum tafsir dan alQur’an. Artikel “Western 
Qur’anic Studies in Indonesian Islamic Universities” (2024) menunjukkan bahwa beberapa 
program studi Qur’anic Studies sekarang menawarkan mata kuliah pilihan yang 

 
19 Armayanto et al. (2023) tentang Snouck Hurgronje, bagian manuskrip dan tradisi interpretatif lokal.  
20  Suaidi, Masdar Hilmy, & Haekal Al Asyari, “Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and 

Institutional Transformations,” Al-Risalah, Vol. 25, No. 1 (2025): 173-187.  
21  Suaidi, Masdar Hilmy, & Haekal Al Asyari, “Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and 

Institutional Transformations,” Al-Risalah, Vol. 25, No. 1 (2025): 173-187.  
22  “Indonesian Post-Orientalist Study of Islam”  Studia Islamika, 2025, oleh M. Ali. Dapat diakses di: 

https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia-islamika/article/view/45297   

https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia-islamika/article/view/45297
https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia-islamika/article/view/45297
https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia-islamika/article/view/45297
https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia-islamika/article/view/45297


20 
 

mengeksplorasi karya-karya orientalis Barat, kritik terhadap mereka, serta bagaimana 
menerima aspek positifnya tanpa kehilangan identitas Islam.23  

Peran organisasi-ilmiah seperti Asosiasi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir (AIAT) juga 
penting dalam transformasi ini. Melalui seminar, konferensi, serta publikasi kolektif, AIAT 
mendorong dialog antara sarjana Muslim dan Barat tentang metodologi studi Qur’an. 
Dukungan ini memperkuat legitimasi intelektual bagi karya Muslim yang selama ini mungkin 
dianggap marginal dalam wacana orientalis. Transformasi semacam ini memperlihatkan 
bahwa orientalisme tidak lagi monopoli satu pihak, melainkan arena pertukaran keilmuan.  

Selanjutnya, transformasi orientalisme juga terlihat dalam kritik terhadap orientalist 
yang terlalu menitikberatkan analisis historis atau filologis tanpa mempertimbangkan 
pendekatan moral, etis, dan spiritual Islam. Kisaran studi kontemporer sekarang makin 
memperhatikan rekonsiliasi antara konteks historis teks al-Qur’an dengan makna normatif 
dan aplikatif untuk kehidupan beragama umat Islam masa kini.24 Teknologi dan akses digital 
juga mempercepat transformasi ini. Banyak manuskrip Islam yang dulunya hanya bisa 
diakses di perpustakaan Barat sekarang telah di-digitalisasi dan tersedia bagi akademisi dan 
publik Indonesia. Hal ini memunculkan penelitian lokal yang sebelumnya tidak mungkin, 
sehingga memperkaya dokumentasi keilmuan Islam sendiri dan meminimalkan 
ketergantungan pada koleksi Barat.  

Di tingkat akademik, kritik dan tanggapan terhadap orientalisme juga makin formal. 
Beberapa jurnal Islam kontemporer menerbitkan artikel yang mengevaluasi karya orientalis 
dari perspektif Islam. Misalnya, dalam kajian “The Opportunities and Challenges for Hadith 
Studies …” (2025) disebutkan bahwa salah satu tantangan bagi sarjana Muslim adalah 
merumuskan argumen yang kuat untuk mempertahankan otentisitas hadis terhadap kritik 
orientalis.25  Kritik ini bukan hanya polemik, tetapi juga usahanya memformalkan metodologi 
Islam agar lebih transparan dan diakui di ranah internasional. Transformasi ini juga terkait 
dengan meningkatnya kerjasama akademik internasional, baik antar universitas Timur dan 
Barat maupun antar lembaga Islam. Sarjana Muslim kini ikut serta dalam konferensi 
internasional, menerbitkan di jurnal internasional, dan membuat penelitian kolaboratif yang 
menggabungkan perspektif Islam dan Barat. Kerjasama ini menjadi jembatan agar 
orientalisme bisa dikaji bukan dari luar saja, tapi juga dari dalam, dengan suara orang Islam 
sendiri.  

Namun, transformasi kontemporer juga tetap menghadapi tantangan. Salah satu 
tantangannya adalah resistensi internal dari kalangan yang khawatir bahwa masuknya teori 
Barat akan mengaburkan tradisi Islam lokal atau melemahkan otoritas ulama tradisional. Ada 
ketegangan antara keinginan modernisasi akademik dan pelestarian nilai-tradisional. Salah 
satu manifestasi ketegangan ini adalah reticensi terhadap mata kuliah “Orientalism and the 
Qur’an” di beberapa universitas yang meskipun disarankan secara lembaga, belum 
diajarkan secara rutin. Akhirnya, transformasi orientalisme di era kontemporer 
memperlihatkan bahwa orientalisme bukan lagi sekadar kajian yang datang dari Barat ke 
Timur, tetapi telah menjadi medan pertukaran ilmu, dialog, dan kritik yang berkembang 
dalam lembaga Islam sendiri. Perubahan paradigma ini menjanjikan bahwa studi al-Qur’an 

 
23 Yusuf Rahman & Ervan Nurtawab, “Western Qur’anic Studies in Indonesian Islamic  

Universities,”  Al-Jāmi‘ah,  Vol.  62,  No.  2  (2024).  Dapat  diakses  di: 
https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/62204/920   

24 Suaidi, M. H., Hilmy, M., & Al Asyari, H. (2025). “Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and 

Institutional Transformations.” Al-Risalah: Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1). Dapat diakses di: 
https://shariajournalsuinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793   

25  The Opportunities and  Challenges  for  Hadith  Studies …” (2025), artikel di IJSRM. Dapat diakses di: 

https://www.ijsrm.net/index.php/ijsrm/article/download/6451/4010/19028  

https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/62204/920
https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/62204/920
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793


21 
 

di Indonesia akan makin kaya, kritis, dan merdeka dari pengaruh tidak produktif, sambil tetap 
menghargai kontribusi orientalis yang ilmiah. 
 
Kesimpulan  

Sejarah pertumbuhan orientalisme memperlihatkan bahwa ia lahir dari konteks 
kolonialisme, misi keagamaan, dan relasi kuasa antara Barat dengan Islam. Pada mulanya, 
orientalisme banyak berfungsi sebagai instrumen politik dan apologetik, namun kemudian 
berkembang menjadi disiplin akademik yang lebih mapan melalui kajian filologi, kritik teks, 
sejarah, hingga pendekatan multidisipliner yang melibatkan antropologi, sosiologi, dan ilmu 
politik. Perjalanan panjang ini menunjukkan bahwa orientalisme bukanlah fenomena statis, 
melainkan wacana yang terus berubah sesuai dengan dinamika sosial, politik, dan 
intelektual pada setiap masanya.  

Perkembangan tersebut juga tidak bisa dilepaskan dari berbagai faktor seperti 
kekuatan kolonial, motivasi misionaris, kemajuan ilmu pengetahuan, peran media publikasi, 
hingga kritik internal dari para sarjana Muslim sendiri. Hasilnya, orientalisme menghadirkan 
dua wajah sekaligus: di satu sisi menyumbang kontribusi akademik dalam bentuk 
pengarsipan manuskrip, penerjemahan teks, dan metodologi ilmiah, tetapi di sisi lain 
menimbulkan bias epistemologis yang kerap meminggirkan suara umat Islam.  

Dalam konteks studi al-Qur’an dan Islam kontemporer, orientalisme tetap relevan 
untuk dipelajari karena memberikan peluang sekaligus tantangan. Peluang muncul dalam 
bentuk keterbukaan metodologi dan ketersediaan sumber akademik yang kaya, sementara 
tantangan terletak pada bias, stereotip, dan kepentingan politik yang menyertai sebagian 
besar kajiannya. Oleh karena itu, umat Islam tidak seharusnya hanya menjadi objek dalam 
kajian orientalis, melainkan juga tampil sebagai subjek aktif yang mampu mengkritisi 
sekaligus melengkapi kekurangan pendekatan orientalis.  

Saat ini, arah perkembangan orientalisme menunjukkan pergeseran menuju 
hubungan yang lebih dialogis. Banyak sarjana Muslim sudah terlibat langsung dalam 
wacana akademik global, baik di universitas Barat maupun di lembaga pendidikan Islam 
modern. Kondisi ini membuka peluang terciptanya relasi yang lebih seimbang antara studi 
Islam dan orientalisme, sehingga menghasilkan kajian yang lebih objektif, inklusif, dan 
bermanfaat bagi perkembangan pemikiran Islam di era modern.  

  

DAFTAR PUSTAKA  
Ali, M. (2025). Indonesian post-orientalist study of Islam. Studia Islamika. Retrieved from 

https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studiaislamika/article/view/45297  
  
Armayanto, H., Suntoro, A. F., Basyari, Z. A. S., & Zain, N. A. M. (2023). Snouck Hurgronje 

and the tradition of orientalism in Indonesia. Tasfiyah: Jurnal  
 Pemikiran  Islam,  7(2),  263–287.  

https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v7i2.10384  
  
Fajaruddin, M. (2023). Orientalisme dan pengaruh Renaisans terhadap sejarah 

perkembangannya. Rihlah: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan, 11(2), 159– 172. 
https://doi.org/10.24252/rihlah.v11i2.37164  

  
Mudzakkir, A., Syamsudduha, Abu Half, & Suarni. (2024). History of the development of 

orientalism: Its influence on the modern Islamic world.  
 Journal  of  Indonesian  Islamic  Studies,  4(1),  51–58.  

https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia
https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia-islamika/article/view/45297
https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia-islamika/article/view/45297
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v7i2.10384
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v7i2.10384
https://doi.org/10.24252/rihlah.v11i2.37164
https://doi.org/10.24252/rihlah.v11i2.37164


22 
 

https://doi.org/10.24256/jiis.v4i1.6145  
  
Nugroho, I. Y. (2022). Respon terhadap pandangan orientalis pada al-Qur’an. Asy- 
 Syariʿah:  Jurnal  Hukum  Islam,  8(1),  89–102.  

https://doi.org/10.55210/assyariah.v8i1.251  
  
Rahman, Y., & Nurtawab, E. (2024). Western Qur’anic studies in Indonesian Islamic 

universities. Al-Jāmiʿah: Journal of Islamic Studies, 62(2).  
https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/62204/920  

  
Sakti, M. D. A. B., Setiawan, M. N. H., Nasution, A., & Ramadhan, A. (2024). Analisis sejarah 

kolonialisme Belanda dalam perkembangan orientalisme di Indonesia. Kalimah: 
Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam, 22(1), 121–140. 
https://doi.org/10.21111/klm.v22i1.12454  

  
Suaidi, M. H., Hilmy, M., & Al Asyari, H. (2025). Orientalist influence and its decline in 

Indonesian Islamic studies: Tracing intellectual and institutional transformations. Al-
Risalah: Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1), 173–187. 
https://shariajournals- 
uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793  

  
Subhan, M. (2025). Orientalist influence and its decline in Indonesian Islamic studies: Tracing 

intellectual and institutional transformations. Al-Risalah:  
Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1), 1–17.  

  
The opportunities and challenges for Hadith studies. (2025). International Journal of 

Scientific Research and Management (IJSRM). Retrieved from 
https://www.ijsrm.net/index.php/ijsrm/article/download/6451/4010/19028  

  

https://doi.org/10.24256/jiis.v4i1.6145
https://doi.org/10.24256/jiis.v4i1.6145
https://doi.org/10.55210/assyariah.v8i1.251
https://doi.org/10.55210/assyariah.v8i1.251
https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/62204/920
https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/62204/920
https://doi.org/10.21111/klm.v22i1.12454
https://doi.org/10.21111/klm.v22i1.12454
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793

