HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 3 No. 7 Januari 2026, hal. 13-22 e-ISSN: 2988-6287

ORIENTALISME DALAM STUDI ISLAM: SEJARAH, PERKEMBANGAN,
DAN TRANSFORMASI KONTEMPORER DI INDONESIA

M. Rivan Febriansyah, Desinta Fitriani Simatupang, Chindi Sri Hariyati, Sulidar
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
Rivanharahap53@gmail.com, Desintasimatupang23@gmail.com, chindisri98@gmail.com,
ahmad.suid@yahoo.co.id

Abstract: Orientalism refers to Western scholarship on the Eastern world, particularly Islam,
which from its inception has been closely linked to colonial contexts, religious missions, and
political interests. Over time, Orientalism has shifted from an apologetic discourse toward a
more systematic academic enterprise through the study of language, philology, and Islamic
history. Nevertheless, numerous studies indicate that Orientalism continues to carry
epistemological biases that influence how Islam is understood and represented, including
within the Indonesian scholarly tradition. This tension between the scholarly contributions of
Orientalism and its hegemonic implications constitutes the central concern of this study. This
research aims to examine the origins of Orientalism, its historical development, the factors
shaping its trajectory, and its contemporary transformation within the context of Islamic
scholarship in Indonesia. Employing a qualitative method based on library research, this
study analyzes classical Orientalist works, modern academic literature, and critical
responses from contemporary Muslim scholars. The analysis is conducted using historical
and epistemological approaches to trace shifts in Orientalist paradigms from the colonial
period to the post-Orientalist era. The findings reveal that Orientalism is neither a singular
nor a static discourse. In Indonesia, its previously dominant influence has gradually declined
alongside the growing role of Muslim scholars and the increasing autonomy of Islamic higher
education institutions. This transformation has encouraged more dialogical and critical
approaches, in which Orientalist methods may be selectively adopted without disregarding
Islamic intellectual traditions and perspectives. The study underscores the importance of
maintaining a critical and proportional stance toward Orientalism to ensure that the
development of Islamic studies remains contextual, balanced, and intellectually equitable.
Keyword: History, Growth, Orientalism, Islamic Studies

Abstrak: Orientalisme merupakan kajian Barat terhadap dunia Timur, khususnya Islam,
yang sejak kemunculannya berkaitan erat dengan konteks kolonialisme, misi keagamaan,
dan kepentingan politik. Dalam perjalanan sejarahnya, orientalisme mengalami pergeseran
dari wacana apologetik menuju kajian akademik yang lebih sistematis melalui studi bahasa,
filologi, dan sejarah Islam. Meskipun demikian, berbagai kajian menunjukkan bahwa
orientalisme tetap menyisakan bias epistemologis yang memengaruhi cara Islam dipahami
dan direpresentasikan, termasuk dalam tradisi keilmuan di Indonesia. Celah inilah yang
menjadi fokus penelitian ini, yakni ketegangan antara kontribusi ilmiah orientalisme dan
dampak hegemoniknya terhadap studi Islam. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
awal mula orientalisme, perkembangannya, faktor-faktor yang memengaruhi, serta
transformasi kontemporernya dalam konteks akademik Islam Indonesia. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library research), dengan
menganalisis karya orientalis klasik, literatur akademik modern, serta kritik sarjana Muslim
kontemporer. Analisis dilakukan melalui pendekatan historis dan epistemologis guna
menelusuri perubahan paradigma orientalisme dari masa kolonial hingga era post-

13


mailto:Rivanharahap53@gmail.com
mailto:Desintasimatupang23@gmail.com
mailto:chindisri98@gmail.com
mailto:ahmad.suid@yahoo.co.id

orientalist. Hasil penelitian menunjukkan bahwa orientalisme bukanlah wacana yang bersifat
tunggal dan statis. Di Indonesia, pengaruh orientalisme yang sebelumnya dominan
mengalami penurunan seiring menguatnya peran sarjana Muslim dan meningkatnya
kemandirian institusi pendidikan Islam. Transformasi ini mendorong munculnya pendekatan
yang lebih dialogis dan kritis, di mana metode orientalis dapat dimanfaatkan secara selektif
tanpa mengabaikan perspektif dan tradisi keilmuan Islam. Penelitian ini menegaskan
pentingnya sikap kritis dan proporsional dalam menyikapi orientalisme agar pengembangan
studi Islam berlangsung secara kontekstual, adil, dan berimbang.

Kata Kunci: Sejarah, Pertumbuhan, Orientalisme, Studi Islam

Pendahuluan

Dalam beberapa dekade terakhir, orientalisme kembali menjadi topik penting untuk
dikaji, terutama oleh komunitas Muslim yang ingin memahami bagaimana konstruksi
intelektual Barat terhadap Islam dan al-Qur’an terbentuk serta berkembang. Di Indonesia,
studi mutakhir menunjukkan bahwa pengaruh orientalis tidak hanya bersifat teoritis tetapi
juga institusional, misalnya melalui transformasi lembaga Islam dan akademik.! Selain itu,
penelitian lain menguraikan bahwa masa Renaisans menjadi titik kritis ketika orientalisme,
yang sebelumnya banyak dipandang negatif dan dikaitkan dengan kolonialisme, mulai
bergeser ke arah objektivitas akademis.2

Pembahasan tentang sejarah pertumbuhan orientalisme ini menjadi penting karena
beberapa hal. Pertama, dengan memahami asal-usul orientalisme baik dari periode sebelum
Perang Salib, masa kolonial, maupun masa modern, kita sebagai mahasiswa dan peneliti
dapat lebih kritis terhadap karya-karya Barat yang membahas Islam, agar tidak menerima
secara mentah bias-bias yang mungkin tersembunyi di dalamnya. Kedua, orientalisme tidak
hanya berdampak pada persepsi Islam di Barat, tetapi juga membentuk bagaimana Islam
dan al-Qur’an dipelajari dan diajarkan di institusi Islam di Indonesia; pendekatan orientalis
kadang menjadi tolok ukur atau pembanding dalam akademik. Ketiga, belajar tentang
orientalisme membantu kita membedakan antara manfaat ilmiah yang diberikan (seperti
filologi, sejarah teks, pengumpulan manuskrip) dan pengaruh negatif (termasuk stereotip,
distorsi, dan dominasi budaya).

Manfaatnya bagi kita antara lain: memperkaya wawasan akademik agar lebih
seimbang, memperkuat kemampuan kritik dalam membaca literatur Barat, serta membantu
merumuskan metode studi Islam yang lebih adil dan kontekstual bagi masyarakat kita.
Dengan membahas sejarah pertumbuhan orientalisme secara menyeluruh, artikel ini
bertujuan menghadirkan pemahaman yang tidak hanya historiografis tetapi juga relevan
secara metodologis dan budaya, agar kita tidak hanya penerima pasif literatur Barat, tetapi
aktif dalam mengkritisi dan mengambil manfaat dari apa yang positif.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka (library
research). Data penelitian bersumber dari literatur akademik berupa artikel jurnal, buku, dan
publikasi ilmiah yang membahas orientalisme, sejarah perkembangannya, serta pengaruh
dan transformasinya dalam studi Islam, khususnya di Indonesia. Sumber data mencakup
karya orientalis Barat dan kajian kritis sarjana Muslim kontemporer yang relevan dengan
fokus penelitian. Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan seleksi literatur yang

. M. Subhan, “Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and Institutional Transformations,” Al-
Risalah: Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1), 2025, him. 1-17.

2Muh. Fajaruddin, “Orientalisme dan Pengaruh Renaisans Terhadap Sejarah Perkembangannya,” Rihlah: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan,
11(2), 2023, him. 159-172.

14



memiliki keterkaitan langsung dengan tema penelitian. Data yang terkumpul kemudian
dianalisis menggunakan pendekatan historis dan epistemologis. Pendekatan historis
digunakan untuk menelusuri kemunculan dan perkembangan orientalisme dari masa
kolonial hingga era kontemporer, sedangkan pendekatan epistemologis digunakan untuk
mengkaji kerangka pemikiran dan bias pengetahuan dalam kajian orientalis terhadap Islam.
Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis, dengan menyajikan temuan secara
sistematis dan disertai penafsiran kritis. Melalui metode ini, penelitian diharapkan mampu
memberikan pemahaman yang proporsional mengenai orientalisme, baik dari sisi kontribusi
ilmiah maupun implikasinya terhadap perkembangan studi Islam di Indonesia.

Hasil dan Pembahasan
Awal Mula Orientalisme

Orientalisme sebagai kajian iimiah terhadap Timur, khususnya umat Islam dan teks-
teks Islam, muncul awalnya dari konfrontasi dan interaksi antara Barat dengan dunia Islam,
terutama selama era Perang Salib dan perdagangan lintas budaya. Motivasi Barat ketika itu
bukan semata-mata akademik, melainkan juga menjawab kebutuhan politik dan keagamaan
untuk memahami “yang lain,” atau sebagai alat legitimasi kekuasaan atas wilayah Muslim.
Orientalisme awal sering disertai stereotip dan prasangka, di mana Islam dilihat sebagai
sesuatu yang eksotik, berbeda, bahkan ancaman bagi identitas Kristen Barat.

Seiring berjalannya waktu, terutama memasuki era Renaisans dan Modern,
orientalisme mulai mengambil bentuk yang lebih akademis. Penelitian terkini menunjukkan
bahwa orientalis Barat dan sarjana Islam juga turut membentuk institusi akademik dan
pendidikan Islam di Indonesia, meskipun pengaruhnya menurun dalam satu dekade terakhir.
3 Semangat ilmiah seperti studi bahasa, filologi, pengumpulan manuskrip, dan
penerjemahan teks Islam berkembang sebagai bagian dari orientalisme akademis yang
mencoba bersandar pada metodesejarah dan kritik teks.*

Era awal orientalisme sangat dipengaruhi oleh kepentingan misi dan apologetika
Kristen, terutama ketika kolonisasi dan ekspansi Eropa memerlukan legitimasi teologis.
Banyak karya awal orientalis memuat unsur bandingan agama, kritik terhadap Islam, dan
tafsir yang dipersepsikan sebagai usaha menegakkan pandangan Barat atas “yang Timur”.
Namun, pada masa modern, sebagian orientalis mulai mengadopsi pendekatan yang kurang
keterlaluan dalam prasangka, dan lebih banyak memasukkan analisis tekstual serta
historiografi sebagai metode utama.

Pusat-studi bahasa Arab, Persia, dan penguasaan manuskrip menjadi aspek
penting dalam pertumbuhan orientalisme akademis. Penelitian “History of the Development
of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic World” menunjukkan bahwa tradisi
orientalis menerjemahkan dan memelihara naskah Islam klasik berkontribusi pada
pengenalan teks-teks Islam ke khalayak akademis Barat serta pendidikan Islam di negara-
negara non-Muslim.> Namun demikian, aktivitas ini juga dibarengi dengan narasi dominasi
budaya Barat dalam interpretasi teks Islam, karena interpretasi sering dipengaruhi oleh
kerangka epistemologi Barat.

Pergeseran motivasi dari apologetika dan politik menuju ke ilmiah dan akademik
juga terlihat dalam institusi akademik di Indonesia. Studi “Orientalist Influence and Its Decline
in Indonesian Islamic Studies” menegaskan bahwa meskipun pengaruh orientalis sangat

3 Suaidi, M. H., Hilmy, M., & Al Asyari, H. (2025). Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and
Institutional Transformations. Al-Risalah: Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1).

4 Ahmad Mudzakkir, Syamsudduha, Abu Half, & Suarni. (2024). History of the Development of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic
World. Journal of Indonesian Islamic Studies, 4(1), 51-58

5 Ibid. (Mudzakkir et al., 2024), him. 51-58.

15



dominan pada abad ke-20, dalam 10 tahun terakhir institusi seperti IAIN, STAIN, dan
universitas Islam negeri telah mengubah struktur akademiknya, memperkuat penelitian
Islam yang lebih kritis, dan mengurangi dominasi orientalis dalam kurikulum.

Walau orientalisme awal muncul dalam konteks kolonial dan penguasaan,
manfaatnya tidak bisa sepenuhnya diabaikan. Ada kontribusi nyata dalam katalogisasi
manuskrip Islam, filologi, dan akses ke sumber-sumber teks klasik yang sebelumnya sulit
diakses. Ini memungkinkan studi Islam modern untuk mendapatkan dasar historis teks yang
lebih kuat, memperbaiki pemahaman terhadap variasi versi teks, dan memperluas akses
ilmu Islam di luar komunitas Muslim sendiri.

Di sisi lain, meskipun akademikisasi orientalisme membawa pendekatan yang lebih
sistematis, sering terjadi kekurangan dalam hal sensitivitas budaya dan kepekaan terhadap
tradisi Islam sendiri. Penafsiran teks Islam oleh orientalis kadang tidak memperhatikan
konteks sosio-kultural umat Islam, tradisi ulama lokal, dan tafsir yang hidup dalam
masyarakat Muslim sehingga muncul kritik bahwa orientalisme mereduksi Islam pada objek
penelitian yang pasif.

Kajian terkini juga menunjukkan bahwa fase awal orientalisme membentuk
kerangka pikir yang masih mempengaruhi pemikiran kontemporer tentang Islam: misalnya
stereotip bahwa Islam adalah agama dogmatis, tidak toleran, atau tidak modern. Narasi
publik, media, dan bahkan literatur pendidikan di beberapa tempat masih memuat warisan
orientalis tersebut, meskipun ada usaha resistensi dan koreksi dari para sarjana Muslim
sendiri.6

Dengan demikian, awal mula orientalisme bukanlah satu hal yang monolitik; ia
melewati tahapan motivasi yang berbeda, metode yang pula berubah, dan dampak yang
berlapis. Dari permusuhan religi dan kolonialisme, ke akademikisme dan kritik epistemologis,
orientalisme terus berkembang hingga hari ini, dan kita perlu memahami sejarahnya agar
mampu membedakan antara warisan positif dan negatif yang harus disaring.

Perkembangan Orientalisme

Perkembangan orientalisme tidak bisa dilepaskan dari dinamika hubungan Barat
dan Islam yang terus berubah dari masa ke masa. Jika pada mulanya orientalisme lahir
dalam konteks peperangan dan kolonialisme, maka pada abad ke19 hingga ke-20
orientalisme mengalami perkembangan menjadi sebuah disiplin akademik yang mapan.
Pada fase ini, orientalis bukan hanya misionaris atau politikus kolonial, tetapi juga akademisi
di universitas besar Eropa yang secara serius menekuni studi tentang bahasa Arab, sejarah
Islam, serta tafsir al-Qur'an. Kajian ini berusaha menampilkan wajah iimiah, meskipun tetap
menyisakan bias epistemologis yang menempatkan Islam dalam kerangka pandangan dunia
Barat.”

Perkembangan selanjutnya menunjukkan bahwa orientalisme semakin beragam
dalam pendekatan dan tujuannya. Menurut penelitian Mudzakkir dkk. (2024), pada abad ke-
20 orientalisme bertransformasi menjadi kajian multidisipliner yang memadukan antropologi,
sejarah, sosiologi, bahkan ilmu politik untuk meneliti dunia Islam. Pendekatan ini membawa
dampak positif berupa keterbukaan wacana tentang Islam di ruang akademik Barat, tetapi
juga menimbulkan resistensi karena kajian orientalis kerap dianggap tidak mewakili suara
umat Islam sendiri.”

6 Ahmad Mudzakkir, Syamsudduha, Abu Half, & Suarni. (2024). History of the Development of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic
World. Journal of Indonesian Islamic Studies, 4(1), 51-58 7Ibid.

7 Ahmad Mudzakkir, Syamsudduha, Abu Half, & Suarni. (2024). History of the Development of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic
World. Journal of Indonesian Islamic Studies, 4(1), 54-57.

16



Di Indonesia, pengaruh orientalisme sangat terasa terutama pada masa kolonial
Belanda. Banyak karya orientalis seperti Snouck Hurgronje yang tidak hanya meneliti praktik
keagamaan masyarakat Muslim, tetapi juga memberi masukan langsung pada kebijakan
kolonial. Hal ini memperlihatkan bahwa orientalisme bukan sekadar wacana akademik,
melainkan juga berfungsi sebagai instrumen politk. Pada titik ini, perkembangan
orientalisme memperlihatkan wajah ganda: di satu sisi memperkaya studi Islam, namun di
sisi lain berkontribusi pada marginalisasi umat Islam di tanah jajahan.8

Memasuki era kontemporer, perkembangan orientalisme juga dipengaruhi oleh
perubahan geopolitik global, terutama setelah tragedi 11 September 2001. Islam kembali
menjadi perhatian utama di dunia Barat, dan kajian orientalis mendapatkan momentum baru
melalui penelitian tentang radikalisme, terorisme, dan isu keamanan global. Namun,
penelitian ini seringkali lebih bernuansa politis dibandingkan akademis murni, sehingga
menuai kritik keras dari sarjana Muslim. Dalam hal ini, perkembangan orientalisme tampak
seperti mengulang pola lama, yaitu Islam dipandang dari sudut pandang kepentingan Barat.®

Meski demikian, dalam dua dekade terakhir terdapat pergeseran signifikan. Menurut
Suaidi dkk. (2025), orientalisme mulai kehilangan pengaruh hegemoniknya di dunia
akademik Islam, termasuk di Indonesia. Hal ini ditandai dengan semakin banyaknya sarjana
Muslim yang tampil sebagai aktor utama dalam kajian al-Qur’an, hadis, dan pemikiran Islam
dengan metodologi ilmiah yang setara, bahkan lebih mendalam dibandingkan para
orientalis.'® Dengan demikian, perkembangan orientalisme kini lebih bersifat dialogis, bukan
dominatif seperti masa kolonial.

Perkembangan orientalisme juga tampak pada cara universitas Barat mengelola
studi Islam. Jika dahulu orientalisme hanya dikuasai sarjana nonMuslim, kini banyak Muslim
yang justru menjadi profesor dan peneliti di universitas ternama di Eropa dan Amerika.
Mereka membawa perspektif baru yang lebih kontekstual dan sensitif terhadap tradisi Islam,
sehingga mengurangi jarak epistemologis antara Barat dan Timur. Transformasi ini
menunjukkan adanya integrasi iimu, meskipun masih ada ketegangan dalam paradigma dan
metodologi. !

Dengan demikian, perkembangan orientalisme dapat dipahami sebagai proses
panjang yang meliputi tiga fase besar: pertama, fase kolonial dan apologetik; kedua, fase
akademik dan multidisipliner; dan ketiga, fase kontemporer yang ditandai oleh keterlibatan
sarjana Muslim secara aktif. Perubahan ini menunjukkan bahwa orientalisme bukanlah
fenomena statis, melainkan wacana yang terus berkembang sesuai konteks sosial, politik,
dan akademik yang melingkupinya.

Faktor-faktor yang Mempengaruhi Perkembangan Orientalisme

Orientalisme sebagai suatu wacana terus berkembang sejak masa kolonial lalu
bertransformasi di era modern. Salah satu faktor penting dalam perkembangan ini adalah
political power dan kolonialisme. Di Indonesia, penelitian “Analisis Sejarah Kolonialisme
Belanda dalam Perkembangan Orientalisme di Indonesia” (2024) menegaskan bahwa
kolonialisme Belanda bukan hanya memfasilitasi tumbuhnya kajian orientalis, tetapi juga
membentuk wacana budaya dan identitas yang dalam banyak kasus mengarah pada

8 Suaidi, M. H., Hilmy, M., & Al Asyari, H. (2025). Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and
Institutional Transformations. Al-Risalah: Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1), 15-18.

9 Ahmad Mudzakkir, Syamsudduha, Abu Half, & Suarni. (2024). History of the Development of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic
World. Journal of Indonesian Islamic Studies, 4(1), 54-57.

10 Suaidi, M. H., Hilmy, M., & Al Asyari, H. (2025). Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and
Institutional Transformations. Al-Risalah: Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1), 19-21.

" Ahmad Mudzakkir, Syamsudduha, Abu Half, & Suarni. (2024). History of the Development of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic
World. Journal of Indonesian Islamic Studies, 4(1), 51-58.

17



peminggiran tradisi Islam lokal.'2 Melalui lembaga pendidikan, administrasi hukum, serta
penerjemahan teks-teks agama, Belanda mempromosikan pola pikir yang memisahkan
antara “agama” dan “politik Islam” sebuah konsep yang selanjutnya dipakai orientalis
sebagai kerangka analisis mereka.1?

Faktor kedua adalah motivasi misionaris dan agama. Di masa kolonial, banyak
orientalis awal yang juga terafiliasi dengan misi Kristen, atau setidaknya dipengaruhi oleh
kerangka pikir apologetik. Dalam karya Snouck Hurgronje and the Tradition of Orientalism in
Indonesia (2023), Armayanto dkk. Membahas bagaimana Hurgronje, meskipun sering
disebut ilmuwan “objektif’, menggunakan pendekatan yang kadang mencampurkan
kepentingan kolonial dan agama dalam nasihat-nasihatnya tentang Islam dan masyarakat
Muslim di Nusantara. '* Pendekatan ini memengaruhi bagaimana Islam dipelajari dalam
konteks kolonial, sering kali dengan prasangka dan stereotip yang melekat.

Ketiga, aspek akademik dan keilmuan turut memainkan peranan besar. Studi
Mudzakkir dkk. Dalam “History of the Development of Orientalism: Its Influence on the
Modern Islamic World” (2024) menunjukkan bahwa orientalisme berkembang menjadi
disiplin yang lebih formal melalui perkembangan filologi, kritik teks, serta studi sejarah Islam
di universitas-universitas Barat.'s Ini termasuk pengarsipan manuskrip, penerjemahan al-
Qur'an dan literatur Islam klasik, serta studi perbandingan agama, yang semuanya memberi
kontribusi ilmiah meskipun sering disertai bias epistemologis.

Keempat adalah faktor sosial-budaya dan publikasi. Publikasi buku, teriemahan
karya orientalis, serta penyebaran teks melalui media cetak dan kemudian digital
memperluas pengaruh orientalisme ke khalayak yang lebih luas. Dalam jurnal Kalimah
(2024), artikel Analisis Sejarah Kolonialisme Belanda dalam Perkembangan Orientalisme di
Indonesia juga menunjukkan bahwa salah satu cara orientalisme terus dipertahankan adalah
melalui kurikulum sekolah dan pendidikan agama yang diawasi atau dipengaruhi lembaga
kolonial, sehingga orientalisme menjadi bagian dalam pendidikan formal dan wacana publik
lokal. 16

Kelima, pertumbuhan modernitas dan perubahan global turut mempercepat
adaptasi orientalisme. Modernitas membawa kebangkitan sains, nasionalisme, serta
kebutuhan akan analisis teks dengan metode historis-kritis. Perubahan komunikasi,
teknologi, dan media masa kini memudahkan penyebaran wacana orientalis dan sekaligus
kritik terhadapnya. Mudzakkir et al. Menyebut bahwa era modern ini ditandai dengan
orientalisme yang semakin multifaset: tidak hanya akademik, tetapi juga media, kebijakan
publik, dan politik global.”

Keenam, munculnya sarjana Islam kontemporer menjadi salah satu faktor yang
meredam dominasi orientalis. Studi Suaidi, Hilmy & Al Asyari dalam Orientalist Influence and
Its Decline in Indonesian Islamic Studies (2025) menunjukkan bahwa institusi Islam negeri
mengalami transformasi banyak yang dahulu menjadi IAIN atau STAIN telah menjadi
Universitas Islam yang lebih mandiri dalam kurikulum dan penelitian. ¢ Sarjana Muslim kini

2 Mohammad Djaya Aji Bima Sakti, Muhammad Nurrosyid Huda Setiawan, Alhafidh Nasution, & Amar Ramadhan, “Analisis Sejarah
Kolonialisme Belanda dalam Perkembangan Orientalisme di Indonesia,” Kalimah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam, Vol. 22, No. 1 (2024): 121-140.

'3 Armayanto, Harda; Suntoro, A. F.; Basyari, Z. A. S.; & Zain, N. A. M., “Snouck Hurgronje and the Tradition of Orientalism in Indonesia,”
Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 7, No. 2 (2023): 263-287.

4 Mudzakkir, A.; Syamsudduha; Abu Half; & Suamni, “History of the Development of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic World,”
Journal of Indonesian Islamic Studies, Vol. 4, No. 1 (2024): 51-58.

5 |bid.

16 Ibid.

7 Mudzakkir, A.; Syamsudduha; Abu Half; & Suami, “History of the Development of Orientalism: Its Influence on the Modern Islamic World,”
Journal of Indonesian Islamic Studies, Vol. 4, No. 1 (2024): 51-58.

'8 Suaidi, Masdar Hilmy, & Haekal Al Asyari, “Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and
Institutional Transformations,” Al-Risalah, Vol. 25, No. 1 (2025): 173-187.

18



makin aktif mengevaluasi karya orientalis, memasukkan perspektif lokal, dan mengkritisi bias
dalam metodologi Barat.

Ketujuh, interaksi intelektual antar budaya (West-East dialogue) menjadi faktor yang
memperkaya orientalisme modern. Kolaborasi akademis, konferensi internasional,
penerbitan bersama, serta akses manuskrip digital telah membuka ruang dialog. Sebagai
contoh, akses digital terhadap manuskrip Islam dulu hanya terbatas di perpustakaan Barat;
sekarang banyak manuskrip tersedia online melalui repositori universitas dan perpustakaan
Islam lokal, sehingga studi keislaman menjadi lebih inklusif.19

Kedelapan, faktor legislatif dan institusional nasional juga memainkan peran. Di
Indonesia, kebijakan pendidikan Islam, pembentukan lembaga Islam, dan regulasi
keagamaan memperkuat studi Islam yang kritis terhadap orientalisme. Regulasi yang
mengatur kurikulum keagamaan dan pengajaran al-Qur’an kini semakin mempertimbangkan
keseimbangan antara warisan tradisional dan pengetahuan ilmiah modern.20

Kesembilan, kritik terhadap orientalisme sendiri telah menjadi faktor pembalik yang
penting. Kritik seperti yang diusung oleh Edward Said (meski lebih lama) diikuti oleh kritik
lokal kontemporer menjadi pendorong reformasi akademik. Sarjana dan cendekiawan
Muslim di Indonesia kini lebih menyuarakan kebutuhan agar studi Islam tidak menjadi objek
saja, tetapi subjek yang berbicara dan menafsirkan dirinya sendiri.2!

Kesepuluh, faktor eksistensial untuk umat Islam yaitu kebutuhan mempertahankan
identitas, keaslian ajaran, dan kepercayaan masyarakat juga memperkuat perkembangan
orientalisme lokal sebagai respons terhadap wacana Barat. Kekhawatiran bahwa ajaran
Islam akan dipersepsikan salah atau diubah mendasari usaha translasi, terjemahan, tafsir
ulang, serta pembelajaran al-Qur'an yang lebih kontekstual.

Transformasi Kontemporer Orientalisme

Transformasi orientalisme di era kontemporer menunjukkan pergeseran paradigma
dari dominasi vokal orientalis non-Muslim ke interaksi yang lebih dialogis dan inklusif,
terutama di konteks akademik Islam Indonesia. Sebagian besar perubahan ini dipicu oleh
meningkatnya jumlah sarjana Muslim, institusi Islam yang mandiri, serta tuntutan keilmuan
yang lebih kritis terhadap bias historis orientalis. 22 Pergeseran ini juga terkait dengan
globalisasi ilmu, teknologi informasi, dan tekanan publik agar studi Islam tidak hanya
dikembangkan dari sudut pandang luar, tetapi juga diberi ruang oleh komunitas Muslim
sendiri sebagai subjek kajian. Satu contoh nyata transformasi ini adalah munculnya kajian
post-Orientalist di Indonesia sejak tahun 1990-an, sebagaimana diuraikan dalam artikel
“Indonesian Post-Orientalist Study of Islam”(2025). Kajian yang muncul tidak hanya menolak
orientalisme dalam arti kritik tajam, tetapi juga mengambil manfaat metode orientalis yang
relevan, misal dalam studi teks dan sejarah kemudian mengadaptasikannya sesuai konteks
lokal dan budaya Islam Indonesia.

Selain itu, transformasi kontemporer orientalisme juga tercermin dalam bagaimana
institusi  pendidikan tinggi Islam di Indonesia mulai memasukkan mata kuliah yang
membahas studi Barat dan orientalis dalam kurikulum tafsir dan alQur'an. Artikel “Western
Qur'anic Studies in Indonesian Islamic Universities” (2024) menunjukkan bahwa beberapa
program studi Quranic Studies sekarang menawarkan mata kuliah pilihan yang

19 Armayanto et al. (2023) tentang Snouck Hurgronje, bagian manuskrip dan tradisi interpretatif lokal.

2 Suaidi, Masdar Hilmy, & Haekal Al Asyari, “Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and
Institutional Transformations,” Al-Risalah, Vol. 25, No. 1 (2025): 173-187.

2 Suaidi, Masdar Hilmy, & Haekal Al Asyari, “Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studies: Tracing Intellectual and
Institutional Transformations,” Al-Risalah, Vol. 25, No. 1 (2025): 173-187.

2 “Indonesian  Post-Orientalist ~ Study of Islam” Studia Islamika, 2025, oleh M. Al Dapat diakses di:
https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia-islamika/article/view/45297

19


https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia-islamika/article/view/45297
https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia-islamika/article/view/45297
https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia-islamika/article/view/45297
https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia-islamika/article/view/45297

mengeksplorasi karya-karya orientalis Barat, kritk terhadap mereka, serta bagaimana
menerima aspek positifnya tanpa kehilangan identitas Islam.23

Peran organisasi-ilmiah seperti Asosiasi llmu al-Quran dan Tafsir (AIAT) juga
penting dalam transformasi ini. Melalui seminar, konferensi, serta publikasi kolektif, AIAT
mendorong dialog antara sarjana Muslim dan Barat tentang metodologi studi Qur'an.
Dukungan ini memperkuat legitimasi intelektual bagi karya Muslim yang selama ini mungkin
dianggap marginal dalam wacana orientalis. Transformasi semacam ini memperlihatkan
bahwa orientalisme tidak lagi monopoli satu pihak, melainkan arena pertukaran keilmuan.

Selanjutnya, transformasi orientalisme juga terlihat dalam kritik terhadap orientalist
yang terlalu menitikberatkan analisis historis atau filologis tanpa mempertimbangkan
pendekatan moral, etis, dan spiritual Islam. Kisaran studi kontemporer sekarang makin
memperhatikan rekonsiliasi antara konteks historis teks al-Qur'an dengan makna normatif
dan aplikatif untuk kehidupan beragama umat Islam masa kini.24 Teknologi dan akses digital
juga mempercepat transformasi ini. Banyak manuskrip Islam yang dulunya hanya bisa
diakses di perpustakaan Barat sekarang telah di-digitalisasi dan tersedia bagi akademisi dan
publik Indonesia. Hal ini memunculkan penelitian lokal yang sebelumnya tidak mungkin,
sehingga memperkaya dokumentasi keilmuan Islam sendiri dan meminimalkan
ketergantungan pada koleksi Barat.

Di tingkat akademik, kritik dan tanggapan terhadap orientalisme juga makin formal.
Beberapa jurnal Islam kontemporer menerbitkan artikel yang mengevaluasi karya orientalis
dari perspektif Islam. Misalnya, dalam kajian “The Opportunities and Challenges for Hadith
Studies ...” (2025) disebutkan bahwa salah satu tantangan bagi sarjana Muslim adalah
merumuskan argumen yang kuat untuk mempertahankan otentisitas hadis terhadap kritik
orientalis.2® Kritik ini bukan hanya polemik, tetapi juga usahanya memformalkan metodologi
Islam agar lebih transparan dan diakui di ranah internasional. Transformasi ini juga terkait
dengan meningkatnya kerjasama akademik internasional, baik antar universitas Timur dan
Barat maupun antar lembaga Islam. Sarjana Muslim kini ikut serta dalam konferensi
internasional, menerbitkan di jurnal internasional, dan membuat penelitian kolaboratif yang
menggabungkan perspektif Islam dan Barat. Kerjasama ini menjadi jembatan agar
orientalisme bisa dikaji bukan dari luar saja, tapi juga dari dalam, dengan suara orang Islam
sendiri.

Namun, transformasi kontemporer juga tetap menghadapi tantangan. Salah satu
tantangannya adalah resistensi internal dari kalangan yang khawatir bahwa masuknya teori
Barat akan mengaburkan tradisi Islam lokal atau melemahkan otoritas ulama tradisional. Ada
ketegangan antara keinginan modernisasi akademik dan pelestarian nilai-tradisional. Salah
satu manifestasi ketegangan ini adalah reticensi terhadap mata kuliah “Orientalism and the
Quran” di beberapa universitas yang meskipun disarankan secara lembaga, belum
diajarkan secara rutin. Akhirnya, transformasi orientalisme di era kontemporer
memperlihatkan bahwa orientalisme bukan lagi sekadar kajian yang datang dari Barat ke
Timur, tetapi telah menjadi medan pertukaran ilmu, dialog, dan kritik yang berkembang
dalam lembaga Islam sendiri. Perubahan paradigma ini menjanjikan bahwa studi al-Qur'an

2 Yusuf Rahman & Ervan Nurtawab, “Western Qur'anic Studies in Indonesian Islamic
Universities,” Al-Jami‘ah, ~ Vol. 62, No. 2 (2024). Dapat diakses di:

https:/aljamiah.or.id/ajis/article/download/62204/920
2 Suaidi, M. H., Hilmy, M., & Al Asyari, H. (2025). “Orientalist Influence and Its Decline in Indonesian Islamic Studiies: Tracing Intellectual and

Institutional ~ Transformations.” ~ Al-Risalah: ~ Forum  Kajian Hukum dan Sosial ~Kemasyarakatan, 25(1). Dapat diakses di:
https://shariajournalsuinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
% The Opportunities and Challenges for  Hadith Studies ..." (2025), artikel di 1JSRM. Dapat diakses di

https://www.ijsrm.net/index.phplijsrm/article/download/6451/4010/19028

20


https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/62204/920
https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/62204/920
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793

di Indonesia akan makin kaya, kritis, dan merdeka dari pengaruh tidak produktif, sambil tetap
menghargai kontribusi orientalis yang ilmiah.

Kesimpulan

Sejarah pertumbuhan orientalisme memperlihatkan bahwa ia lahir dari konteks
kolonialisme, misi keagamaan, dan relasi kuasa antara Barat dengan Islam. Pada mulanya,
orientalisme banyak berfungsi sebagai instrumen politik dan apologetik, namun kemudian
berkembang menjadi disiplin akademik yang lebih mapan melalui kajian filologi, kritik teks,
sejarah, hingga pendekatan multidisipliner yang melibatkan antropologi, sosiologi, dan ilmu
politik. Perjalanan panjang ini menunjukkan bahwa orientalisme bukanlah fenomena statis,
melainkan wacana yang terus berubah sesuai dengan dinamika sosial, politik, dan
intelektual pada setiap masanya.

Perkembangan tersebut juga tidak bisa dilepaskan dari berbagai faktor seperti
kekuatan kolonial, motivasi misionaris, kemajuan ilmu pengetahuan, peran media publikasi,
hingga kritik internal dari para sarjana Muslim sendiri. Hasilnya, orientalisme menghadirkan
dua wajah sekaligus: di satu sisi menyumbang kontribusi akademik dalam bentuk
pengarsipan manuskrip, penerjemahan teks, dan metodologi ilmiah, tetapi di sisi lain
menimbulkan bias epistemologis yang kerap meminggirkan suara umat Islam.

Dalam konteks studi al-Quran dan Islam kontemporer, orientalisme tetap relevan
untuk dipelajari karena memberikan peluang sekaligus tantangan. Peluang muncul dalam
bentuk keterbukaan metodologi dan ketersediaan sumber akademik yang kaya, sementara
tantangan terletak pada bias, stereotip, dan kepentingan politik yang menyertai sebagian
besar kajiannya. Oleh karena itu, umat Islam tidak seharusnya hanya menjadi objek dalam
kajian orientalis, melainkan juga tampil sebagai subjek aktif yang mampu mengkritisi
sekaligus melengkapi kekurangan pendekatan orientalis.

Saat ini, arah perkembangan orientalisme menunjukkan pergeseran menuju
hubungan yang lebih dialogis. Banyak sarjana Muslim sudah terlibat langsung dalam
wacana akademik global, baik di universitas Barat maupun di lembaga pendidikan Islam
modern. Kondisi ini membuka peluang terciptanya relasi yang lebih seimbang antara studi
Islam dan orientalisme, sehingga menghasilkan kajian yang lebih objektif, inklusif, dan
bermanfaat bagi perkembangan pemikiran Islam di era modern.

DAFTAR PUSTAKA
Ali, M. (2025). Indonesian post-orientalist study of Islam. Studia Islamika. Retrieved from
https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studiaislamika/article/view/45297

Armayanto, H., Suntoro, A. F., Basyari, Z. A. S., & Zain, N. A. M. (2023). Snouck Hurgronje
and the tradition of orientalism in Indonesia. Tasfiyah: Jurnal
Pemikiran Islam, 7(2), 263-287.
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v7i2.10384

Fajaruddin, M. (2023). Orientalisme dan pengaruh Renaisans terhadap sejarah
perkembangannya. Rihlah: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan, 11(2), 159- 172.
https://doi.org/10.24252/rihlah.v11i2.37164

Mudzakkir, A., Syamsudduha, Abu Half, & Suarni. (2024). History of the development of
orientalism: Its influence on the modern Islamic world.
Journal of Indonesian Islamic Studies, 4(1), 51-58.

21


https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia
https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia-islamika/article/view/45297
https://studiaislamika.ppimcensis.or.id/index.php/studia-islamika/article/view/45297
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v7i2.10384
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v7i2.10384
https://doi.org/10.24252/rihlah.v11i2.37164
https://doi.org/10.24252/rihlah.v11i2.37164

https:/doi.org/10.24256/jiis.v4i1.6145

Nugroho, I. Y. (2022). Respon terhadap pandangan orientalis pada al-Qur'an. Asy-

Syari‘ah: Jurnal Hukum Islam, 8(1), 89-102.
https://doi.org/10.55210/assyariah.v8i1.251

Rahman, Y., & Nurtawab, E. (2024). Western Qur'anic studies in Indonesian Islamic

universities. Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, 62(2).
https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/62204/920

Sakti, M. D. A. B., Setiawan, M. N. H., Nasution, A., & Ramadhan, A. (2024). Analisis sejarah

kolonialisme Belanda dalam perkembangan orientalisme di Indonesia. Kalimah:
Jurnal  Studi Agama dan  Pemikiran Islam, 22(1), 121-140.
https://doi.org/10.21111/kim.v22i1.12454

Suaidi, M. H., Hilmy, M., & Al Asyari, H. (2025). Orientalist influence and its decline in

Indonesian Islamic studies: Tracing intellectual and institutional transformations. Al-
Risalah: Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1), 173-187.
https://shariajournals-
uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793

Subhan, M. (2025). Orientalist influence and its decline in Indonesian Islamic studies: Tracing

intellectual and institutional transformations. Al-Risalah:
Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 25(1), 1-17.

The opportunities and challenges for Hadith studies. (2025). International Journal of

Scientific  Research and  Management  (IJSRM).  Retrieved  from
https://www.ijsrm.net/index.php/ijsrm/article/download/6451/4010/19028

22


https://doi.org/10.24256/jiis.v4i1.6145
https://doi.org/10.24256/jiis.v4i1.6145
https://doi.org/10.55210/assyariah.v8i1.251
https://doi.org/10.55210/assyariah.v8i1.251
https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/62204/920
https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/62204/920
https://doi.org/10.21111/klm.v22i1.12454
https://doi.org/10.21111/klm.v22i1.12454
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793
https://shariajournals-uinjambi.ac.id/index.php/al-risalah/article/download/1936/793

