HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 1 No. 2 2023, hal. 210-220 e-ISSN: 2988-6287

SINKREISME KEBUDAYAAN BANJAR YANG BERAKULTURASI DENGAN BUDAYA ISLAM
(Nilai-nilai Budaya Lokal Dalam Masyarakat)

Abdul Wahab Syakhrani*!
STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai, Kal-Sel, Indonesia
aws.kandangan@gmail.com

Fatham Mobina
Sekolah Tinggi Agama Islam Darul Ulum Kandangan, Indonesia

M. Jarkasi
Sekolah Tinggi Agama Islam Darul Ulum Kandangan, Indonesia

Ahmad Mua'rrif
Sekolah Tinggi Agama Islam Darul Ulum Kandangan, Indonesia

Abstract
Local community culture can support progress in the field of education. The locality of the
Banjar community which will be thick with Islamic-based culture becomes a value that can be
applied in the field of education which builds the character of the local sons and daughters.
Elements of the values of Islamic culture in Banjar can be seen in terms of social morality,
mutual cooperation, caring, good hospitality, and others. With the current flow of globalization,
locality must be strengthened through educational institutions, and globalization becomes an
arena for promoting moral values of national identity.
Keywords: Syncreism, Banjar Culture, Acculturation.

Abstrak
Kebudayaan kan lokalitas masyarakat dapat menjadi penunjang kemajuan dibidang
pendidikan tersebut. Lokalitas masyarakat banjar yang akan kental terhadap budaya yang
berbasis Islam menjadi sebuah nilai yang dapat diterapkan dalam bidang pendidikan yang
membangun karakter putra-putri daerahnya. Unsur nilai dari kebuadayaan Islam di Banjar,
dapat dilihat dari segi kemasyarakatan yang berakhlak, sikap gotong royong, peduli, tata
ramah yang baik, dan lainnya. Dengan adanya arus globalisasi saat ini lokalitas harus
dikuatkan melalui lembaga pendidikan, dan globalisasi menjadi ajang promosi nilai-nilai jati
diri bangsa yang bermoral.
Kata Kunci: Sinkreisme, Kebudayaan Banjar, Akulturasi.

PENDAHULUAN

Mendiskusikan Islam dan budaya lokal seolah-olah mencerminkan dua sisi yang bersifat
binary opposition, saling bertolak belakang. Kesan ini muncul dan diperkuat oleh adanya image dari
sebagian masyarakat bahwa Islam adalah agama samawi (langit) yang diturunkan di tanah Arab,
yang memiliki netralitas dan terhindar dari pengaruh konteks sosio-budaya manapun. Pada sisi lain,
Islam dipahami sebagai agama universal yang memiliki fleksibilitas, selaras dengan dinamika dan
perkembangan sosial, budaya dan ekonomi masyarakat, sehingga muncul adagium Islam shohihun

! Coresponding author.

210


mailto:aws.kandangan@gmail.com

likulli makanai wa zamanin. Islam sebagai sebuah agama universal (rahmatan lil ‘alamin), yang
adaptable, acceptable serta capable untuk tumbuh dan berkembang secara dinamis di segala
tempat dan waktu bersifat konfirmatif dan adaptative (Hasan, 2016). Salah satu yang menarik
dibahas adalah bagaimana interaksi islam dengan kebudayaan Banjar, tentang bagaimana
masuknya agama islam ke daerah Banjar dan beradaptasi dengan kebudayaan Banjar.

METODE PENELITIAN

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang diambil
sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat diambil
kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal baik
nasional maupun internasional dan literatur lainnya.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Nilai Kebudayaan Lokal Masyarakat Banjar

Kehidupan masyarakat tidak terlepas dari berbagai aktivitas keseharian untuk memenuhi
kebutuhan, baik kebutuhan individu maupun sosial. Pola aktivitas yang berlangsung tidak hanya
menghasilkan aspek-aspek material berupa barang maupun kepuasaan dalam terpenuhinya
kebutuhan. Lebih jauh dari itu, aktivitas keseharian tersebut menghasilkan pola-pola interaksi yang
sarat akan nilai kehidupan yang mendasari perilaku masyarakat Nilai ialah yang berhubungan
dengan tingkah laku manusia mengenai baik atau buruk yang diukur melalui oleh agama, tradisi,
etika, moral dan kebudayaan yang berlaku dalam masyarakat (Susanto, H., dkk 2019).

Dalam kebudayaan Banjar, nilai-nilai islam tercermin jelas dalam berbagai tradisi yang
bertahan hingga sekarang ini. Nilai-nilai itu antara lain yang mencerminkan hubungan manusia
dengan Tuhan dapat dilihat dari berbagai tradisi masyarakat berdasarkan syaria’at Islam dan norma
yang berlaku. Dengan metode pengenalan dan penumbuhan rasa cinta terhadap kebudayaan ini
maka nilai bermasyarakat dapat diajarkan kepada peserta didik dalam rangka pembangunan
karakternya.

Banyak sekali kebudayaan yang ada di Kalimantan Selatan ini hampir semua budaya
berbasiskan ajaran Islam dan kehidupan masyarakat. Dalam bukunya (Abbas, E. W.2015) tradisi
atau kebudayaan tersebut yang mengandung nilai diantaranya, basalamatan yang mencerminkan
nilai syukur atas nikmat yang diberikan tuhan. Pada tradisi mahaul yang sudah meninggal dan
ziarah kepada makam-makam keramat seperti makam yang mereka anggap wali atau punya
kelebihan tertentu, terdapat nilai untuk mengingat mati. Meneladani kedihupan tokoh yang diziarahi.
Sementara itu, dalam berziarah harus ada etika atau adab yang harus dipatuhi seperti berpakaian,
berperilaku yang sopan dan membacakan bacaan-bacaan tertentu. Selain itu terkait dengan
perputaran tata surya dan tata alam yang memunculkan musim kemarau panjang, maka masyarakat
Banjar juga melaksanakan salat minta hujan, atau jika terjadi gerhana maka melaksanakan salat
gerhana matahari atau bulan dimasjid. Karena islam merupakan agama yang dianut oleh mayoritas
orang Banjar maka dalam berbagai tradisi tidak terlepas dari nilai nilai islam seperti terlihat dalam
berbagai upacara daur hidup: 1) Upacara kehamilan (upacara batapung tawar tian tiga bulan,
upacara mandi tian mandaring, upacara baumur, dsb). 2) Upacara kelahiran (upacara bapalas
bidan, mengarani anak, baayun maulid, dsb). Upacara menjelang dewasa (upacara basunat,

211



batamat qur'an). 3) Upacara perkawinan (basusuluh, badatang, bapayuan, upacara nikah dsb).
Upacara kematian (upacara penguburan, baaruah). Sebagai contoh: basasuluh adalah kegiatan
yang dilakukan untuk memperoleh informasi yang pasti mengenai keadaan seorang gadis.
Basasuluh berarti menyelidiki segala aspek kehidupan, baik kepada gadis yang dituju untuk dilamar
maupun asal usul keluarganya. Nilai atau makna perlambangan basasuuh merupakan lambing dari
sikap pribadi anggota suku banjar yang selalu berhati hati dalam memilih calon istri bagi anaknya.
Setelah basasuluh ada yang disebut badatang, yang merupakan lambang dari sikap pribadi anggota
suku banjar yang selalu berusaha mengikuti tata aturan yang sudah di adakan dalam proses
memilih calon istri bagi anaknya.

Nilai-nilai agama juga terlihat dalam berbagai faisalah hidup. Dengan berpedoman kepada
Al Quran dan sunnah Rasul, para orang tua mengenalkan anak-anaknya tentang keimanan,
mengaji, salat, puasa, dan zakat, serta system akhlak keagamaan, dan sebagainya. Pada arsitektur
rumah banjar, nilai-nilai yang islam terlihat dari berbagai ukuran kaligrafi dengan kalimat-kalimat
mulia: asma allah, rasulullah, para sahabat, atau ayat suci Al-Qur'an. Pentingnya motif kaligrafi itu
tidak dari budaya masyarakat banjar yang religious, disarming bermakna sebagai harapan akan
keselamatan atau tolak bala.

Orang banjar mengenal perbahasa seperti papadah yang diwarisi secara turun untuk
bersama sama melawan penjajah belanda pada masa perang banjar adalah bukti nyata semangat
persaudaraan dan cinta tanah air untuk mempertahankan kedaulatan ialah melampaui batas-batas
kesukuan. Hanya saja kemudian orang-orang eropa mencari-cari perbedaan karena dayak
dikotomikan dengan orang melayu berdasarkan kepada prasangka keagamaan. Dalam menghadapi
perlawanan, selain dengan kekuatan senjata, secara sepihak belanda menghapuskan kerajaan
banjar pada 11 juni 1880. Secara administrative, bekas wilayah kesultanan Banjar yang dihapuskan,
sejak 1865 dijadikan Belanda kerisedinan aldeling selatan dan timur borneo residentie zuider en
ousteralding van borneo). Runtuhnya kesultanan banjar sebagai sebuah kenyataan sejarah telah
memunculkan sebuah “malapetaka budaya” bagi masyarakat banjar. Selama lebih kurang 150 tahun
zuriat dan kerabat kesultanan banjar tercerai-berai diberbagai tempat, begitupula bangunan keratin
banjar musnah dibakar tanpa sisa sedikitpun. Yang sangat memprihatinkan adalah ketika etika,
norma, aturan dan adat istiadat kesultanan banjar yang bersendikan nilai-nilai Islam semakin luntur
dan tidak lagi dijunjung karena kehilangan maruah. Ditambah lagi dengan tantangan zaman yang
terus berubah, yang memunculkan pergeseran tata nilai diberbagai sendi kehidupan masyarakat
banjar. Kesultanan Banjar memang telah runtuh, akan tetapi nilai-nilai kesejarahannya yang
mengedapankan keterbukaan, harmonisasi dan multikulturisme atas semua anak bangsa patut
untuk dijadikan pedoman generasi kini untuk menghadapi tantangan kedepan.

Adanya kebudayaan di tengah masyarakat sekarang yang dapat kita rasakan dalam sendi
budaya lokal harus selalu dipertahankan. Pertahanan budaya harus diwariskan kepada generasi
penerus bangsa, terutama masyarakat lokal. Dengan adanya penerapan nilai dan pembelajaran
budaya lokal ini akan menembuhkan sikap peduli akan budaya serta nilainya dalam masyarakat.
Warisan tak benda ini akan muncul jika pemikiran, kepercayaan yang ditumbuhkan melalui
pembiasaan budaya itu sendiri. Nilai budaya ini berada dalam daerah emosional yang telah berakar
dari alam jiwa melalui proses pewarisan antar generasi sehingga menjadi sendi-sendi di dalam
kehidupan warga dari kebudayaan yang bersangkutan. Oleh karena itu, nilai budaya dalam

212



sebagian masyarakat dianggap sesuatu yang sangat berharga dan penting dalam hidup. Sehingga
lazimnya nilai budaya berfungsi sebagai patokan perilaku dalam suatu masyarakat yang memberi
arah untuk kehidupan masyarakat dalam hal kelakuan manusia.

Islam dan Budaya Banjar

Banyak sekali budaya lokal yang masih sampai sekarang dilakukan di daerah Banjarmasin
dan sekitarnya. Baik budaya tersebut dilakukan secara periodik dan bersifat sesuai dengan
kebutuhan masyarakat. Di antaranya adalah hari al-Syura dan bubur al-Syura, maulidan, baayun
maulid, batampung tawar, bapalas bidan.

Hari al-Syura (10 Muharram) dan Bubur al-Syura

Muharram adalah bulan pertama dalam tahun Islam (Hijrah). Sebelum Rasulullah berhijrah
dari Mekkah ke Yatsrib, penamaan bulan dibuat mengikuti tahun Masehi. Hijrah Rasulullah memberi
kesan besar kepada Islam sama ada dari sudut dakwah Rasulullah, ukhuwah dan syiar Islam itu
sendiri. Karena banyaknya peristiwa-peristiwa yang menakjubkan di hari tersebut, maka agama
menyuruh (sunnat) untuk melaksanakan puasa di hari tersebut. Selain disunnahkan puasa, kita juga
disunnahkan untuk berbagi dengan anak yatim dan orang yang membutuhkan lainnya.

Dalam masyarakat Banjar, masih banyak ditemukan pembuatan bubur al- Syura yang
dibuat bertepatan dengan tanggal 10 Muharram tiap tahunnya. Kenapa dinamakan dengan bubur al-
Syura, karena di hari itulah masyarakat Banjar bergotong-royong membuatnya. Keistimewaan bubur
al-Syura masyarakat Banjar adalah bahan-bahan yang digunakan dalam pembuatannya. Konon
katanya, bahan-bahan yang digunakan berjumlah lebih dari 40 buah macam bahan. Biasanya bubur
al-Syura terbuat dari beras yang dimasak dengan Santan dan dicampur dengan segala sayur-
sayuran. Menurut Daud, pembuatan bubur ini merupakan kenangan terhadap suatu peristiwa pada
zaman dulu yang ketika itu selalu dalam kekurangan makanan, dikumpulkanlah segala macam
tumbuh-tumbuhan yang ada di sekitar dan dicampur dengan segala persediaan bahan makanan
yang ada menjadi bubur (Alfani Daud, 1997; 330-331). Tidaklah heran bahan bubur tersebut hampir
40 buah bahan.

Biasanya masyarakat Banjar mulai memasak bubur tersebut ketika siang hari dan mulai
dibagi-bagikan ke masyarakat ketika sore hari (sekitar jam 4-5 sore) untuk dijadikan makanan
berbuka puasa. Hikmah yang dapat diambil dalam pembuatan bubur ini adalah dapat dijadikan syiar
Islam dan juga dapat mempererat tali silaturrahim antar masyarakat Banjar pada khususnya (Hasan,
2016).

Maulidan

Maulidan Berasal dari bahasa Arab maulid yang telah dibanjarkan untuk menunjukkan pada
sebuah acara perayaan yang dikenal sebagai maulid Nabi yang berarti pada hari kelahiran Nabi
Muhammad yang jatuh pada tanggal 12 Rabi'ul Awwal. Umat Islam banyak yang merayakannya
dengan cara yang berbeda-beda, sesuai dengan pola kebudayaan masing-masing. Seperti yang
ada di daerah Jawa misalnya di Keraton Yogyakarta, diadakan acara Grebek dengan dilengkapi
acara ritual-ritual Jawa seperti mengarak benda-benda bersejarah punya sultan, mengarak
makanan sampai ke masjid agung dan selanjutnya makanan tersebut diperebutkan masyarakat.
Bulan Rabi’'ul Awwal yang merupakan bulan kelahiran nabi Muhammad tersebut oleh orang Banjar

213



disebut bulan maulid dan ada juga yang menyebutnya mulud. Kegiatan ini, meskipun tidak masuk
dalam doktrin agama, sifatnya kultural tetapi merupakan fenomena universal di kalangan umat Islam
di Kalimantan Selatan, Bahkan jika terdapat orang yang dalam ekonomi berkecupan tidak
melaksanakan maulidan di rumahnya, maka dianggap tidak baik oleh orang sekitarnya.

Di daerah Kalimantan Selatan khususnya daerah Hulu Sungai (dari Kabupaten Tapin
sampai Kabupaten Tabalong) ada kegiatan yang sangat mengagumkan, yaitu melaksanakan
perayaan tahunan ini satu bulan penuh yang dibagi per-kampung, supaya tidak terjadi dalam satu
hari bersamaan perayaan maulid dalam satu kampung. Keunikan tersendiri ialah perayaan maulid
dalam satu kampung dipusatkan di masjid agung. Salah satu masjid yang digunakan sebagai
tempat maulid akbar adalah masjid Keramat al- Mukarramah yang berada di Desa Banua Halat,
Kecamatan Tapin Utara, Kabupaten Tapin.

Sebelum dilaksanakan maulid di masjid tersebut, orang kaya yang ada dalam kampung
tersebut mengadakan perayaan maulid sendiri-sendiri dengan mengundang orang kampung
sebelah mereka dan kerabat serta keluarga mereka di rumah. Dalam rumah itu dibacakan ayat-ayat
suci Al-Quran dan setelah itu dilanjutkan dengan pembacaan Maulid Habsyi atau sering disebut
dengan rawi (pembacaan biografi dengan bahasa Arab) yang diselingi dengan qasidah-gasidah
yang menggunakan terbang sejenis marawis. Setelah selesai semua itu, ahlu al-bait menyuguhkan
makanan bagi yang hadir dalam rumah tersebut. Setelah mereka selesai makan bersama-sama,
mereka langsung menuju ke masjid agung untuk mengikuti maulid akbar yang juga dibacakan ayat-
ayat Al Quran, Maulid Habsyi serta diadakan ceramah agama oleh kyai setempat atau dengan
mendatangkan penceramah dari luar kota.

Dana yang digunakan untuk acara maulid ini biasanya berasal dari swadana masyarakat
setempat yang dikumpulkan jauh-jauh hari sebelum acara tersebut dilaksanakan. Biasanya dibentuk
kepengurusan untuk pencarian dana yang akan digunakan dalam acara tersebut. Selain dalam
pencarian dana, mereka juga saling membantu dan berbagi tugas, ada yang membersihkan masjid,
ada yang menjadi tukang masak, tukang parker dan lain sebagainya demi kelancaran acara maulid.
Masjid agung dijadikan sebagai tempat maulid karena masjid mempunyai makna sebagai pemersatu
masyarakat, serta alasan undangan yang berasal dari luar kota dengan mudah menujunya.

Sebagaimana biasanya, dalam maulid yang di masjid agung itu diadakan acara tahlilan dan
ceramah agama yang berkaitan dengan maulid Nabi dengan tema keselamatan dunia dan akhirat.
Dijelaskan penceramah bahwa keselamatan dunia dan akhirat dapat dicapai dengan apabila kita
mencintai Nabi dengan mengikuti perintah dan menjauhi larangan dari Allah dan Nabi (Hasan,
2016).

Baayun Maulid

Baayun (mengayun anak) maulid dilaksanakan ketika pembacaan maulid nabi saat bacaan
yang harus dibaca dalam keadaan berdiri. Saat itulah anak diayun-ayun untuk mengharapkan
berkah dari nabi.

Berdasarkan tradisi asalnya, tata cara maayun anak dalam upacara baayun maulid
sebenarnya berasal tradisi bapalas bidan sebagai sebuah tradisi yang berlandaskan kepada
kepercayaan Kaharingan. Dan ketika agama Hindu berkembang di daerah ini maka berkembang
pula budaya yang serupa dengan baayun anak yakni baayun wayang (didahului oleh pertunjukan

214



wayang), baayun topeng (didahului oleh pertunjukan topeng) dan baayun madihin (mengayun bayi
sambil melagukan syair madihin). Ketika Islam masuk dan berkembang, upacara bapalas bidan
tidak lantas hilang, meski dalam pelaksanaannya mendapat pengaruh unsur Islam. Islam datang
tidak langsung menghilangkan tradisi Kaharingan dan Hindu sebelumnya tetapi tradisi yang dahulu
itu disesuaikan dengan ajaran Islam dengan tujuan untuk mempermudah Islam masuk dan
berkembang.

Keistemewaan dari ayunan yang digunakan ketika acara baayun maulid adalah tali ayunan
dipenuhi hiasan dari janur (daun kelapa muda) berbentuk burung-burungan, ular-ularan, ketupat
bangsur, halilipan, kambang sarai/hiasan dari kertas yang dipintal, hiasan dari wadai’kue 41 seperti
cucur, cincin, pisang, nyiur dan lain-lain. Untuk tempat mengaitkan ayunan tersebut, panitia
menyiapkan bambu yang panjang, di satu bambu ada terdapat sampai puluhan ayunan yang
dikhususkan tempatnya untuk orang dewasa dan anak- anak.

Adapun dengan ayunannya dibuat tiga lapis, dengan kain sarigading (sasirangan) pada
lapisan pertama, kain kuning pada lapisan kedua dan kain bahalai (sarung panjang tanpa
sambungan) pada lapisan ketiga. Orang tua yang melaksanakan baayun diharuskan menyiapkan
piduduk (makanan) berupa beras, gula habang (gula merah), nyiur (kelapa), hintalu hayam (telur
ayam kampung), banang (benang), jarum, uyah (garam) dan binggul (uang receh). Makanan ini
menjadi lambang filosofis, seperti gula habang diharapkan anak yang diayun itu perkataan-
perkataannya selalu memberikan kedamaian bagi orang yang disekitarnya.

Pusat tempat dilaksanakan acara baayun maulid ini adalah di Masjid al- Karamah desa
Banua Halat Kabupaten Tapin. Peserta dalam acara ini tidak hanya dari anak-anak balita, tapi juga
pemuda, orang dewasa, dan bahkan ada juga yang berusia sampai 100 tahun. Maksud mereka
untuk mengikuti acara baayun maulid ini juga bermacam-macam. Ada yang mengaku untuk mencari
berkah maulid agar anaknya pandai dan berbakti kepada orang tuanya dan ada juga yang
melengkapi nazar mereka. Terlepas dari motif masing-masing peserta baayun yang nota-bene
diikuti oleh orang-orang tua, maka maksud maayun anak bersamaan dengan peringatan maulid nabi
adalah untuk membesarkan nabi sekaligus berharap berkah atas kemuliaan Nabi Muhammad Saw,
disertai do’a agar sang anak yang diayun menjadi umat yang taat, bertaqwa kepada Allah Swt dan
Rasul-Nya, serta kehidupannya sejak kecil maupun dewasa hatinya selalu terpaut untuk selalu
shalat berjama’ah di mesjid.Total jumlah peserta yang mengikuti mencapai ribuan orang, terdiri dari
golongan anak-anak (balita) dan orang dewasa bahkan ada berusia 60 tahunan. Bahkan tahun demi
tahun peserta tersebut semakin bertambah bahkan ada dari negara tetangga seperti Malaysia dan
Brunei.

Untuk di kota Banjarmasin-nya sendiri acara baayun maulid dilaksanakan di di komplek
Makam Sultan Suriansyah, walaupun tidak sebesar yang ada di masjid al-Karamah desa Banua
Halat Kabupaten Tapin. Walaupun ada yang tidak sepaham dengan komplek Makam Sultan
Suriansyah tapi acara itu sudah ke tujuh kalinya dilaksanakan di sana (Hasan, 2016).

Batampung Tawar

Batampung tawar adalah acara semacam selamatan untuk menyambut kelahiran seorang
anak. Sama halnya dengan acara baayun maulid, ayunan yang digunakan juga digantungi macam-
macam. Nantinya gantungan yang ada akan diperebutkan oleh orang-orang yang hadir.

215



Upacara Tepung Tawar sebagaimana dikenal masyarakat Indonesia dan Malaysia diadopsi
dari ritual agama Hindu yang sudah lebih dulu dianut masyarakatnya. Ketika para pedagang dari
Gujarat dan Hadralmaut membawa ajaran Islam ke kawasan ini sejak abad ke-7 Masehi, mereka
berhadapan dengan kebiasaan animisme (kepercayaan pada kehidupan roh) dan dinamisme
(kepercayaan pada kekuatan ghaib benda-benda) — yang direstui agama Hindu — yang sangat kuat
di setiap lapisan masyarakat. Salah satunya adalah upacara Tepung Tawar (disebut juga Tepuk
Tepung Tawar). Upacara ini menyertai berbagai peristwa penting dalam masyarakat, seperti
kelahiran, perkawinan, pindah rumah, pembukaan lahan baru, jemput semangat bagi orang yang
baru luput dari mara bahaya, dan sebagainya. Dalam perkawinan, misalnya, Tepung Tawar adalah
simbol pemberian do'a dan restu bagi kesejahteraan kedua pengantin, di samping sebagai
penolakan terhadap bala dan gangguan.

Dalam upacara ini, penepung tawar menggunakan seikat dedaunan tertentu untuk
memercikkan air terhadap orang yang ditepungtawari. Air tersebut terlebih dahulu diberikan wangi-
wangian seperti jeruk purut, dicelupkan emas ke dalamnya, dan sebagainya. Selanjutnya, mereka
menaburkan beras dan padi yang sudah dicampuri garam dan kunyit ke atas orang yang
ditepungtawari. Akhirnya, mereka menyuapkan santapan pulut (atau lainnya) ke mulutnya. Ada
anggapan bahwa setiap jenis daun dan benda- benda yang digunakan mempunyai atau
merepresentasi kekuatan ghaib tertentu yang berfungsi menyelamatkan, menyejukkan, menjaga,
dan sebagainya. Terdapat beberapa varian upacara ini untuk daerah yang berbeda (seperti Aceh,
Melayu, Sambas dan lain-lain), tetapi sumber dan tujuannya sama.

Demikianlah yang dilakukan masyarakat sebelum Islam datang di nusantara dan demikian
pulalah ritual yang sampai sekarang masih berlangsung dalam agama Hindu. Lihat saja baik secara
langsung atau lewat televisi ritual orang-orang Hindu India atau Hindu Indonesia saat upacara
keagamaan mereka.

Karena tidak mampu menghapuskan kebiasaan tersebut, para pembawa Islam yang
terdahulu berusaha memasukkan nilai-nilai Islami ke dalamnya. Misalnya, acara Tepung Tawar diisi
dengan pembacaan do'a kepada Allah Swt. Mereka menggiring masyarakat untuk menganggap
bahwa Tepung Tawar itu hanya sebatas adat istiadat, penyebab setiap acara, bukan lagi ritual.
Tetapi yang terjadi jauh panggang dari api. Upacara Tepung Tawar terus berlanjut dalam
masyarakat yang takut untuk meninggalkannya. Berhubung para ulama kalah oleh tradisi (tidak
berhasil menghilangkan kebiasaan tersebut), akhirya masyarakat menganggap bahwa para ulama
pun telah membenarkan mereka.

Sebagian kalangan bahkan beranggapan bahwa praktik Tepung Tawar memiliki sandaran
agama. Beredar anggapan di tengah masyarakat bahwa praktik semacam ini dijalankan juga oleh
para nabi dan keluarganya, termasuk isteri Nabi Imran a.s. yang menggunakan atau melemparkan
suatu benda saat menazarkan kelahiran anaknya Maryam dan Nabi Muhammad SAW yang
‘menepungtawari” perkawinan Fatimah dengan Ali bin Abi Thalib.

Sebagian orang (termasuk oknum guru agama di kampung-kampung) mengatakan upacara
Tepung Tawar adalah sunnat berdasarkan riwayat di atas. Tetapi sepengetahuan penulis, tidak ada
ayat atau Hadits yang shahih tentang riwayat-riwayat semacam itu. Bahkan, cerita-cerita tersebut
kalau kurang hati- hati cenderung kepada dosa besar karena mendustakan para nabi yang mulia.
Rasulullah SAW bersabda dalam sebuah Hadits shahih bahwa barangsiapa sengaja meriwayatkan

216



darinya sesuatu yang tidak pernah beliau lakukan atau katakan maka orang itu tempatnya di dalam
neraka (Hasan, 2016).

Bapalas Bidan

Kelahiran dan kematian adalah siklus kehidupan manusia. Dalam masyarakat Banjar dalam
kelahiran seorang anak akan dimulai dengan beberapa tradisi salah satunya bapalas bidan. Segera
setelah lahir, tangkai pusat bayi langsung dipotong dan kemudian dibungkus dengan kunyit
bercampur kapur, bayi dimandikan, diwudhui, perutnya diolesi dengan bedak beras (Alfani Daud,
1997; 230), ubun-ubunnya dikasai (diolesi) dengan ramuan beras dan garam lalu seluruh tubuhnya
dibalut dengan kain bersih termasuk kedua tanggannya (dibedong). Tembuni bayi dibersihkan dan
dicampurkan dengan garam, ada kepercayaan masyarakat Banjar apabila tembuni seorang bayi
dicampur dengan garam, maka perkataan-perkataan bayi kelak akan masin (berpengaruh/penuh
dengan hikmah) (Alfani Daud, 1997; 232).

Masyarakat Banjar terkenal dengan agamis, terbukti ketika bayi baru lahir diazankan di
telinga sebelah kanan dan diigamatkan di telinga sebelah kiri. Masyarakat Banjar biasanya
menambahkan surah al-Inshirah dan surah al- Qadr kemudian ditiupkan dengan pelan ke telinga
bayi. Hal demikian pun mereka lakukan ketika sedang memandikan bayi sampai bayi berumur 40
hari. Apabila azan maghrib berkumandang bayi yang sedang berbaring segera diangkat dan diayun-
ayun seraya membacakan surah al-Qadr sebanyak 3 kali dan kemudian ditiupkan ke telinga bayi
dengan niatan bayi tidak diganggu makhluk ghaib.

Masyarakat Banjar juga masih percaya dengan hal yang berbau mistis seperti terlebih bayi
masih berumur di bawah 40 hari maka diletakkan di samping/dekat kepala bayi cermin, surah Yasin,
bawang tunggal, daun jariangau (jeringau) dan jeruk nipis. Hal itu dimaksudkan agar bayi tersebut
tidak diganggu kuyang dan hantu beranak serta saudara-saudara ghaibnya yang lain.

Menurut Daud seorang bayi yang baru lahir dinyatakan sebagai anak bidan sampai
dilaksanakannya upacara bapalas bidan, yakni suatu upacara pemberkatan yang dilakukan oleh
bidan terhadap si bayi dan ibunya. Selain dilaksanakan oleh masyarakat Banjar yang tinggal di
pedesaan, upacara bapalas bidan juga dilaksanakan oleh orang Dayak Meratus. Setelah bayi lahir,
orang Dayak Meratus kemudian melaksanakan upacara bapalas bidan, yakni memberi hadiah
(piduduk) berupa lamang ketan, sumur-sumuran (aing terak), beras, gula dan sedikit uang kepada
bidan atau balian yang menolong. Biasanya sekaligus pemberian nama kepada sang bayi.
Termasuk nantinya saat anak sudah mulai berjalan (turun) ke tanah dari rumah (umbun) juga
dengan upacara mainjak tanah, tetap dipimpin oleh balian. Pelaksanaan bapalas bidan, biasanya
dilakukan ketika bayi berumur 40 hari.

Bapalas bidan selain dimaksudkan sebagai balas jasa terhadap bidan, juga merupakan
penebus atas darah yang telah tumpah ketika melahirkan. Dengan pelaksanaan bapalas bidan ini
diharapkan tidak terjadi pertumpahan darah yang diakibatkan oleh kecelakaan atau perkelahian di
lingkungan tetangga maupun atas keluarga sendiri. Karena menurut kepercayaan darah yang
tumpah telah ditebus oleh si anak pada upacara bapalas bidan tersebut. Pada upacara bapalas
bidan ini si anak dibuatkan buaian (ayunan) yang diberi hiasan yang menarik, seperti udang-
udangan, belalang dan urung ketupat berbagai bentuk, serta digantungkan bermacam kue seperti
cucur, cincin, apam, pisang dan lain-lain. Kepada bidan yang telah berjasa menolong persalinan itu

217



diberikan hadiah segantang beras, jarum, benang, seekor ayam (jika bayi lahir laki-laki, maka
diserahkan ayam jantan dan jika perempuan diberikan ayam betina), sebiji kelapa, rempah-rempah
dan bahan untuk menginang seperti sirih, kapur, pinang, gambir, tembakau dan berupa uang.
Karena memang berasal dari tradisi pra-Islam, maka di antara perlengkapan baayun maulid seperti
ayunan dan piduduk mempunyai persamaan dengan perlengkapan langgatan pada acara tradisional
aruh ganal yang dilaksanakan orang Dayak Meratus.

Ketika Islam datang ke daerah ini, acara bapalas bidan dan maayun anak tidak dilarang,
hanya kebiasaan yang tidak sesuai sedikit demi sedikit ditinggalkan. Begitu pula berbagai
perlengkapan, maksud dan tujuan, dan perlambang (simbolika) juga disesuaikan atau diisi dengan
nilai-nilai Islam. Perbedaan yang ada antara ritual Hindu dan Islam ketika melakukan ritual adalah
dalam Hindu selalu menggunakan mantra sedangkan dalam Islam selalu disisipkan bacaan al-
Quran dan shalawat kepada nabi Muhammad SAW (Hasan, 2016).

Baarwahan dan Bahaulan

Di kalangan masyarakat Banjar, peristiwa kematian umumnya tidak selesai dengan
dikuburkannya mayat. la diiringi dengan berbagai acara selamatan atau aruh. Yaitu pada hari
pertama (manurun tanah), hari ketiga (manigahari), ketujuh (mamitunghari), kedua puluh lima
(manyalawi), ke empat puluh (maampatpuluh hari), ke seratus (manyaratus), sesudah setahun dan
setiap tahunnya.

Dalam acara tersebut selalu ada bacaan al-Quran, shalawat kepada Nabi serta tahlil yang
hadiahnya ditujukan kepada mayat yang bersangkutan. Dan diakhiri dengan bacaan do'a haul atau
arwah. Do’a arwah berisi permohonan kepada Allah agar apa yang dibaca berupa bacaan Al-
Quran, shalawat kepada Nabi serta tahlil diberikan pahala yang besar, dan menghadiahkan pahala
tersebut kepada Nabi Muhammad, kepada orang-orang suci (wali), kepada roh orang tua, seluruh
kaum muslimin dan muslimat serta mukminin dan mukminat khususnya kepada ruh (biasanya
disebutkan namanya dengan jelas atau juga dalam hati di pembaca do’a) (Hasan, 2016).

KESIMPULAN

Kebudayaan kan lokalitas masyarakat dapat menjadi penunjang kemajuan dibidang
pendidikan tersebut. Lokalitas masyarakat banjar yang akan kental terhadap budaya yang berbasis
Islam menjadi sebuah nilai yang dapat diterapkan dalam bidang pendidikan yang membangun
karakter putra-putri daerahnya. Unsur nilai dari kebuadayaan Islam di Banjar, dapat dilihat dari segi
kemasyarakatan yang berakhlak, sikap gotong royong, peduli, tata ramah yang baik, dan lainnya.
Dengan adanya arus globalisasi saat ini lokalitas harus dikuatkan melalui lembaga pendidikan, dan
globalisasi menjadi ajang promosi nilai-nilai jati diri bangsa yang bermoral.

Banyak sekali budaya lokal yang masih sampai sekarang dilakukan di daerah Banjarmasin
dan sekitarnya. Baik budaya tersebut dilakukan secara periodik dan bersifat sesuai dengan
kebutuhan masyarakat. Di antaranya adalah hari al-Syura dan bubur al-Syura, maulidan, baayun
maulid, batampung tawar, bapalas bidan, bearwahan dan bahaulan.

Saran

218



Dalam penyusunan makalah ini kami menyadari ada sangat banyak kekukarangan, oleh
karena itu kami sangat memerlukan kritik dan saran yang membangun sebagai koreksi kami agar
lebih baik kedepannya.

DAFTAR PUSTAKA

Buseri, Kamrani, Sepintas Masuknya Islam Di Borneo, artikel, 28 Desember 2009

Daud, Alfani, Islam dan Masyarakat Banjar: Diskripsi dan Analisa Kebudayaan Banjar Jakarta:
RajaGrafindo Persada, 1997.

Geertz, Clifford, Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa diterjemahkan Aswan Mahasin,
Jakarta: Dunia Pustaka Jaya, 1983.

Hasan, Jurnal Islam dan Budaya Banjar di Kalimantan Selatan. 2016.

http://bubuhanbanjar.wordpress.com/2011/02/14/menyoal-baayun-maulid-di- komplek-makam-
sultan-suriansyah/.

Mubarak, H., Muntaga, A. W., Abidin, A. M. A. Z., Sudrajat, D., & Syakhrani, A. W. (2022). THE
TECHNOLOGICAL REVOLUTION AND THE DYNAMICS OF ISLAMIC DA'WAH. At-Tajdid:
Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam, 6(1), 44-58.

Muslimah, M., Hamdanah, H., Syakhrani, A. W., & Arliansyah, A. (2019). Stress and Resilience in
Learning and Life in Islamic Boarding School: Solutions for Soft Approaches to Learning in
Modern Times. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 2(3), 421-433.

Nugroho, B. S., Syakhrani, A. W., Hardiansyah, A., Pattiasina, P. J., & Pratiwi, E. Y. R. (2021).
Learning Multimedia Management Strategy at Home During Learning from Home. Nidhomul
Haq: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 6(3), 621-631.

Putra, P., & Aslan, A. (2020). AGAMA & BUDAYA NUSANTARA PASCA ISLAMISASI; Dampak
Islamisasi terhadap Agama dan Kebudayaan Lokal di Paloh, Kalimantan Barat.

Rahmat, A., Syakhrani, A. W., & Satria, E. (2021). Promising online learning and teaching in digital
age: Systematic review analysis. International Research Journal of Engineering, IT &
Scientific Research, 7(4), 126-35.

Sholihah, H. I. A., Hidayat, A. W., Srinawati, W., Syakhrani, A. W., & Khasanah, K. (2021). What
linguistics advice on teaching English as a foreign language learning using blended learning
system. Linguistics and Culture Review, 5(1), 342-351.

Suherlan, H., Basir, A., Syakhrani, A. W., Ningsi, B. A., & Nofirman, N. (2022). The Roles of Digital
Application Innovates Student Academic in Higher Education. Nazhruna: Jurnal Pendidikan
Islam, 5(2), 672-689.

Syakhrani, A. W. (2018). METODE PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DENGAN
MENGGUNAKAN TEKNIK HIPNOTIS. Cross-border, 1(1), 133-151.

Syakhrani, A. W. (2019). Memperkuat Eksistensi Pendidikan Islam Di Era 4.0. Jurnal Studi Islam
Lintas Negara (Journal of Cross Border Islamic Studies), 1(2), 57-69.

Syakhrani, A. W. (2019). Memperkuat Eksistensi Pendidikan Islam Di Era 4.0. Jurnal Studi Islam
Lintas Negara (Journal of Cross Border Islamic Studies), 1(2), 57-69.

Syakhrani, A. W. (2020). THE BALANCE CONCEPTS OF EDUCATION BASED ON ISLAM
PERSPECTIVE. IJGIE (International Journal of Graduate of Islamic Education), 1(2), 84-95.

Syakhrani, A. W. (2021). Islamic Education Model. Indonesian Journal of Education (INJOE), 1(1),
14-19.

Syakhrani, A. W. (2022). KITAB-KITAB HADIST SESUDAH ABAD KE 3 H. MUSHAF JOURNAL:
Jurnal llmu Al Quran dan Hadis, 2(1), 1-12.

219


http://bubuhanbanjar.wordpress.com/2011/02/14/menyoal-baayun-maulid-di-%20komplek-makam-sultan-suriansyah/
http://bubuhanbanjar.wordpress.com/2011/02/14/menyoal-baayun-maulid-di-%20komplek-makam-sultan-suriansyah/

Syakhrani, A. W. (2022). PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI THAILAND. ADIBA: JOURNAL OF
EDUCATION, 2(1), 74-79.

Syakhrani, A. W., & Islami, A. R. (2022). ISLAM DI TANAH BANJAR. Cross-border, 5(1), 792-802.

Syakhrani, A. W., & Kamil, M. L. (2022). BUDAYA DAN KEBUDAYAAN: TINJAUAN DARI
BERBAGAI PAKAR, WUJUD-WUJUD KEBUDAYAAN, 7 UNSUR KEBUDAYAAN YANG
BERSIFAT UNIVERSAL. Cross-border, 5(1), 782-791.

Aslan. (2023a). Pengantar Pendidikan. Mitra [Imu.
https://id.scribd.com/document/630551603/Sampel-Buku-Pengantar-Pendidikan

Aslan, A. (2023b). KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI SEKOLAH DASAR. JURNAL
PENDIDIKAN DAN KEGURUAN, 1(1), Article 1.

Aslan, A, & Pong, K. S. (2023). Understanding the Trend of Digital Da'wah Among Muslim
Housewives in Indonesia. Fikroh: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 16(1), Article 1.
https://doi.org/10.37812/fikroh.v16i1.681

Astuti, S. E. P., Aslan, A., & Pami, P. (2023). OPTIMALISASI PERAN GURU DALAM PROSES
PEMBELAJARAN KURIKULUM 2013 DI MADRASAH IBTIDAIYAH SWASTA. SITTAH:
Journal of Primary Education, 4(1), Article 1. https://doi.org/10.30762/sittah.v4i1.963

Muharrom, M., Aslan, A., & Jaelani, J. (2023). IMPLEMENTASI KURIKULUM MERDEKA BELAJAR
PADA PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI SMK PUSAT KEUNGGULAN
SMK MUHAMMADIYAH SINTANG. Jurnal limu Pendidikan Dan Kearifan Lokal, 3(1), Article
1.

Nurhayati, N., Aslan, A., & Susilawati, S. (2023). PENGGUNAAN TEKNOLOGI GADGET SEBAGAI
MEDIA PEMBELAJARAN PADA ANAK USIA DINI DI RAUDHATUL ATFHAL AL-IKHLAS
KOTA SINGKAWANG. JIP: Jurnal limu Pendidikan, 1(3), Article 3.

Arief, A. S., Putri, S. E., Suroso, A., Syakhrani, A. W., & Rahmini, N. (2021). Digital Technology
Management Challenges in Marketing Local Farm Products in Developing Countries:
Analysis of International Publication Findings. Jurnal Igra": Kajian llmu Pendidikan, 6(2), 96-
107.

Aslan, A. (2018). Kajian Kurikulum Figih Pada Madrasah Aliyah Di Kabupaten Sambas Kalimantan
Barat Pada Masyarakat Perbatasan. Madinah: Jurnal Studi Islam, 5(2), 115-124.

Basir, A., Syakhrani, A. W., Wirawan, V., Harahap, A., & Widjaja, G. (2021). Support for Islamic
Understanding from Families Information of Piety for The Millennial Generation. Nazhruna:
Jurnal Pendidikan Islam, 4(2), 434-446.

Ekasari, S., Manullang, S. O., Syakhrani, A. W., & Amin, H. (2021). Understanding Islamic Education
Management in Digital Era: What Experts Say. Nidhomul Haq: Jurnal Manajemen
Pendidikan Islam, 6(1), 127-143.

Heryani, A., Br Sembiring, T., Fatmawati, E., Muhammadiah, M. U., & Syakhrani, A. W. (2022).
Discourse Postponing elections and extending the presidency: A study of political legality
and the progress of Indonesia's democratic practice.

Hifza, H., Antoni, A., Syakhrani, A. W., & Hartati, Z. (2020). The Multicultural Islamic Education
Development  Strategy on Educational Institutions. Jurnal  Igra  Jurnal ~ Kajian
Pendidikan, 5(1), 158-170.

220



