
 
   

 
e-ISSN: 2988-6287  

 
 

210 

SINKREISME KEBUDAYAAN BANJAR YANG BERAKULTURASI DENGAN BUDAYA ISLAM 

(Nilai-nilai Budaya Lokal Dalam Masyarakat) 

 

Abdul Wahab Syakhrani*1 
STAI Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai, Kal-Sel, Indonesia  

aws.kandangan@gmail.com  
 

Fatham Mobina 

Sekolah Tinggi Agama Islam Darul Ulum Kandangan, Indonesia 

 

M. Jarkasi 

Sekolah Tinggi Agama Islam Darul Ulum Kandangan, Indonesia 

  

Ahmad Mua'rrif 

Sekolah Tinggi Agama Islam Darul Ulum Kandangan, Indonesia 

 

Abstract 

Local community culture can support progress in the field of education. The locality of the 
Banjar community which will be thick with Islamic-based culture becomes a value that can be 
applied in the field of education which builds the character of the local sons and daughters. 
Elements of the values of Islamic culture in Banjar can be seen in terms of social morality, 
mutual cooperation, caring, good hospitality, and others. With the current flow of globalization, 
locality must be strengthened through educational institutions, and globalization becomes an 
arena for promoting moral values of national identity. 

Keywords: Syncreism, Banjar Culture, Acculturation. 
 

Abstrak 
Kebudayaan kan lokalitas masyarakat dapat menjadi penunjang kemajuan dibidang 
pendidikan tersebut. Lokalitas masyarakat banjar yang akan kental terhadap budaya yang 
berbasis Islam menjadi sebuah nilai yang dapat diterapkan dalam bidang pendidikan yang 
membangun karakter putra-putri daerahnya. Unsur nilai dari kebuadayaan Islam di Banjar, 
dapat dilihat dari segi kemasyarakatan yang berakhlak, sikap gotong royong, peduli, tata 
ramah yang baik, dan lainnya. Dengan adanya arus globalisasi saat ini lokalitas harus 
dikuatkan melalui lembaga pendidikan, dan globalisasi menjadi ajang promosi nilai-nilai jati 
diri bangsa yang bermoral. 

Kata Kunci: Sinkreisme, Kebudayaan Banjar, Akulturasi.  

 

PENDAHULUAN 

Mendiskusikan Islam dan budaya lokal seolah-olah  mencerminkan dua sisi yang bersifat 

binary opposition, saling bertolak belakang. Kesan ini muncul dan diperkuat oleh adanya image dari 

sebagian masyarakat bahwa Islam adalah agama samawi (langit) yang diturunkan di tanah Arab, 

yang memiliki netralitas dan terhindar dari pengaruh konteks sosio-budaya manapun. Pada sisi lain, 

Islam dipahami sebagai agama universal yang memiliki fleksibilitas, selaras dengan dinamika dan 

perkembangan sosial, budaya dan ekonomi masyarakat, sehingga muncul adagium Islam shohihun 

                                                             
1 Coresponding author. 

HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 
Vol. 1 No. 2 2023, hal. 210-220

mailto:aws.kandangan@gmail.com


211 
 

likulli makanai wa zamanin. Islam sebagai sebuah agama universal (rahmatan lil ‘alamin), yang 

adaptable, acceptable serta capable untuk tumbuh dan berkembang secara dinamis di segala 

tempat dan waktu bersifat konfirmatif dan adaptative (Hasan, 2016). Salah satu yang menarik 

dibahas adalah bagaimana interaksi islam dengan kebudayaan Banjar, tentang bagaimana 

masuknya agama islam ke daerah Banjar dan beradaptasi dengan kebudayaan Banjar. 

 

METODE PENELITIAN 

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang diambil 

sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat diambil 

kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal baik 

nasional maupun internasional dan literatur lainnya. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Nilai Kebudayaan Lokal  Masyarakat Banjar 

Kehidupan masyarakat tidak terlepas dari berbagai aktivitas keseharian untuk memenuhi 

kebutuhan, baik kebutuhan individu maupun sosial. Pola aktivitas yang berlangsung tidak hanya 

menghasilkan aspek-aspek material berupa barang maupun kepuasaan dalam terpenuhinya 

kebutuhan. Lebih jauh dari itu, aktivitas keseharian tersebut  menghasilkan pola-pola interaksi yang 

sarat akan nilai kehidupan yang mendasari perilaku masyarakat Nilai ialah yang berhubungan 

dengan tingkah laku manusia mengenai baik atau buruk yang diukur melalui oleh agama, tradisi, 

etika, moral dan kebudayaan yang berlaku dalam masyarakat (Susanto, H., dkk 2019). 

Dalam kebudayaan Banjar, nilai-nilai islam tercermin jelas dalam berbagai tradisi yang 

bertahan hingga sekarang ini. Nilai-nilai itu antara lain yang mencerminkan hubungan manusia 

dengan Tuhan dapat dilihat dari berbagai tradisi masyarakat berdasarkan syaria’at Islam dan norma 

yang berlaku. Dengan  metode pengenalan dan penumbuhan rasa cinta terhadap kebudayaan ini 

maka nilai bermasyarakat dapat diajarkan kepada peserta didik dalam rangka pembangunan 

karakternya. 

Banyak sekali kebudayaan yang ada di Kalimantan Selatan ini hampir semua budaya 

berbasiskan ajaran Islam dan kehidupan masyarakat. Dalam bukunya (Abbas, E. W.2015) tradisi 

atau kebudayaan tersebut yang mengandung nilai diantaranya, basalamatan yang mencerminkan 

nilai syukur atas nikmat yang diberikan tuhan. Pada tradisi mahaul yang sudah meninggal dan 

ziarah kepada makam-makam keramat seperti makam yang mereka anggap wali atau punya 

kelebihan tertentu, terdapat nilai untuk mengingat mati. Meneladani kedihupan tokoh yang diziarahi. 

Sementara itu, dalam berziarah harus ada etika atau adab yang harus dipatuhi seperti berpakaian, 

berperilaku yang sopan dan membacakan bacaan-bacaan tertentu. Selain itu terkait dengan 

perputaran tata surya dan tata alam yang memunculkan musim kemarau panjang, maka masyarakat 

Banjar juga melaksanakan salat minta hujan, atau jika terjadi gerhana maka melaksanakan salat 

gerhana matahari atau bulan dimasjid. Karena islam merupakan agama yang dianut oleh mayoritas 

orang Banjar maka dalam berbagai tradisi tidak terlepas dari nilai nilai islam seperti terlihat dalam 

berbagai upacara daur hidup: 1) Upacara kehamilan (upacara batapung tawar tian tiga bulan, 

upacara mandi tian mandaring, upacara baumur, dsb). 2) Upacara kelahiran (upacara bapalas 

bidan, mengarani anak, baayun maulid, dsb). Upacara menjelang dewasa (upacara basunat, 



212 
 

batamat qur’an). 3) Upacara perkawinan (basusuluh, badatang, bapayuan, upacara nikah dsb). 

Upacara kematian (upacara penguburan, baaruah). Sebagai contoh: basasuluh adalah kegiatan 

yang dilakukan untuk memperoleh informasi yang pasti mengenai keadaan seorang gadis. 

Basasuluh berarti menyelidiki segala aspek kehidupan, baik kepada gadis yang dituju untuk dilamar 

maupun asal usul keluarganya. Nilai atau makna perlambangan basasuuh merupakan lambing dari 

sikap pribadi anggota suku banjar yang selalu berhati hati dalam memilih calon istri bagi anaknya. 

Setelah basasuluh ada yang disebut badatang, yang merupakan lambang dari sikap pribadi anggota 

suku banjar yang selalu berusaha mengikuti tata aturan yang sudah di adakan dalam proses 

memilih calon istri bagi anaknya. 

Nilai-nilai agama juga terlihat dalam berbagai faisalah hidup. Dengan berpedoman kepada 

Al Qur’an dan sunnah Rasul, para orang tua mengenalkan anak-anaknya tentang keimanan, 

mengaji, salat, puasa, dan zakat, serta system akhlak keagamaan, dan sebagainya. Pada arsitektur 

rumah banjar, nilai-nilai yang islam terlihat dari berbagai ukuran kaligrafi dengan kalimat-kalimat 

mulia: asma allah, rasulullah, para sahabat, atau ayat suci Al-Qur’an. Pentingnya motif kaligrafi itu 

tidak dari budaya masyarakat banjar yang religious, disarming bermakna sebagai harapan akan 

keselamatan atau tolak bala. 

Orang banjar mengenal perbahasa seperti papadah yang diwarisi secara turun untuk 

bersama sama melawan penjajah belanda pada masa perang banjar adalah bukti nyata semangat 

persaudaraan dan cinta tanah air untuk mempertahankan kedaulatan ialah melampaui batas-batas 

kesukuan. Hanya saja kemudian orang-orang eropa mencari-cari perbedaan karena dayak 

dikotomikan dengan orang melayu berdasarkan kepada prasangka keagamaan. Dalam menghadapi 

perlawanan, selain dengan kekuatan senjata, secara sepihak belanda menghapuskan kerajaan 

banjar pada 11 juni 1880. Secara administrative, bekas wilayah kesultanan Banjar yang dihapuskan, 

sejak 1865 dijadikan Belanda kerisedinan aldeling selatan dan timur borneo residentie zuider en 

ousteralding van borneo). Runtuhnya kesultanan banjar sebagai sebuah kenyataan sejarah telah 

memunculkan sebuah “malapetaka budaya” bagi masyarakat banjar. Selama lebih kurang 150 tahun 

zuriat dan kerabat kesultanan banjar tercerai-berai diberbagai tempat, begitupula bangunan keratin 

banjar musnah dibakar tanpa sisa sedikitpun. Yang sangat memprihatinkan adalah ketika etika, 

norma, aturan dan adat istiadat kesultanan banjar yang bersendikan nilai-nilai Islam semakin luntur 

dan tidak lagi dijunjung karena kehilangan maruah. Ditambah lagi dengan tantangan zaman yang 

terus berubah, yang memunculkan pergeseran tata nilai diberbagai sendi kehidupan masyarakat 

banjar. Kesultanan Banjar memang telah runtuh, akan tetapi nilai-nilai kesejarahannya yang 

mengedapankan keterbukaan, harmonisasi dan multikulturisme atas semua anak bangsa patut 

untuk dijadikan pedoman generasi kini untuk menghadapi tantangan kedepan. 

Adanya kebudayaan di tengah masyarakat sekarang yang dapat kita rasakan dalam sendi 

budaya lokal harus selalu dipertahankan. Pertahanan budaya harus diwariskan kepada generasi 

penerus bangsa, terutama masyarakat lokal. Dengan adanya penerapan nilai dan pembelajaran 

budaya lokal ini akan menembuhkan sikap peduli akan budaya serta nilainya dalam masyarakat. 

Warisan tak benda ini akan muncul jika pemikiran, kepercayaan yang ditumbuhkan melalui 

pembiasaan budaya itu sendiri. Nilai budaya ini berada dalam daerah emosional yang telah berakar 

dari alam jiwa melalui proses pewarisan antar generasi sehingga menjadi sendi-sendi di dalam 

kehidupan warga dari kebudayaan yang bersangkutan. Oleh karena itu, nilai budaya dalam 



213 
 

sebagian masyarakat dianggap sesuatu yang sangat berharga dan penting dalam hidup. Sehingga 

lazimnya nilai budaya berfungsi sebagai patokan perilaku dalam suatu masyarakat yang memberi 

arah untuk kehidupan masyarakat dalam hal kelakuan manusia. 

 
Islam dan Budaya Banjar 

Banyak sekali budaya lokal yang masih sampai sekarang dilakukan di daerah Banjarmasin 

dan sekitarnya. Baik budaya tersebut dilakukan secara periodik dan bersifat sesuai dengan 

kebutuhan masyarakat. Di antaranya adalah hari al-Syura dan bubur al-Syura, maulidan, baayun 

maulid, batampung tawar, bapalas bidan. 

Hari al-Syura (10 Muharram) dan Bubur al-Syura 

Muharram adalah bulan pertama dalam tahun Islam (Hijrah). Sebelum Rasulullah berhijrah 

dari Mekkah ke Yatsrib, penamaan bulan dibuat mengikuti tahun Masehi. Hijrah Rasulullah memberi 

kesan besar kepada Islam sama ada dari sudut dakwah Rasulullah, ukhuwah dan syiar Islam itu 

sendiri. Karena banyaknya peristiwa-peristiwa yang menakjubkan di hari tersebut, maka agama 

menyuruh (sunnat) untuk melaksanakan puasa di hari tersebut. Selain disunnahkan puasa, kita juga 

disunnahkan untuk berbagi dengan anak yatim dan orang yang membutuhkan lainnya. 

Dalam masyarakat Banjar, masih banyak ditemukan pembuatan bubur al- Syura yang 

dibuat bertepatan dengan tanggal 10 Muharram tiap tahunnya. Kenapa dinamakan dengan bubur al-

Syura, karena di hari itulah masyarakat Banjar bergotong-royong membuatnya. Keistimewaan bubur 

al-Syura masyarakat Banjar adalah bahan-bahan yang digunakan dalam pembuatannya. Konon 

katanya, bahan-bahan yang digunakan berjumlah lebih dari 40 buah macam bahan. Biasanya bubur 

al-Syura terbuat dari beras yang dimasak dengan Santan dan dicampur dengan segala sayur-

sayuran. Menurut Daud, pembuatan bubur ini merupakan kenangan terhadap suatu peristiwa pada 

zaman dulu yang ketika itu selalu dalam kekurangan makanan, dikumpulkanlah segala macam 

tumbuh-tumbuhan yang ada di sekitar dan dicampur dengan segala persediaan bahan makanan 

yang ada menjadi bubur (Alfani Daud, 1997; 330-331). Tidaklah heran bahan bubur tersebut hampir 

40 buah bahan. 

Biasanya masyarakat Banjar mulai memasak bubur tersebut ketika siang hari dan mulai 

dibagi-bagikan ke masyarakat ketika sore hari (sekitar jam 4-5 sore) untuk dijadikan makanan 

berbuka puasa. Hikmah yang dapat diambil dalam pembuatan bubur ini adalah dapat dijadikan syiar 

Islam dan juga dapat mempererat tali silaturrahim antar masyarakat Banjar pada khususnya (Hasan, 

2016). 

 
Maulidan 

Maulidan Berasal dari bahasa Arab maulid yang telah dibanjarkan untuk menunjukkan pada 

sebuah acara perayaan yang dikenal sebagai maulid Nabi yang berarti pada hari kelahiran Nabi 

Muhammad yang jatuh pada tanggal 12 Rabi’ul Awwal. Umat Islam banyak yang merayakannya 

dengan cara yang berbeda-beda, sesuai dengan pola kebudayaan masing-masing. Seperti yang 

ada di daerah Jawa misalnya di Keraton Yogyakarta, diadakan acara Grebek dengan dilengkapi 

acara ritual-ritual Jawa seperti mengarak benda-benda bersejarah punya sultan, mengarak 

makanan sampai ke masjid agung dan selanjutnya makanan tersebut diperebutkan masyarakat. 

Bulan Rabi’ul Awwal yang merupakan bulan kelahiran nabi Muhammad tersebut oleh orang Banjar 



214 
 

disebut bulan maulid dan ada juga yang menyebutnya mulud. Kegiatan ini, meskipun tidak masuk 

dalam doktrin agama, sifatnya kultural tetapi merupakan fenomena universal di kalangan umat Islam 

di Kalimantan Selatan, Bahkan jika terdapat orang yang dalam ekonomi berkecupan tidak 

melaksanakan maulidan di rumahnya, maka dianggap tidak baik oleh orang sekitarnya. 

Di daerah Kalimantan Selatan khususnya daerah Hulu Sungai (dari Kabupaten Tapin 

sampai Kabupaten Tabalong) ada kegiatan yang sangat mengagumkan, yaitu melaksanakan 

perayaan tahunan ini satu bulan penuh yang dibagi per-kampung, supaya tidak terjadi dalam satu 

hari bersamaan perayaan maulid dalam satu kampung. Keunikan tersendiri ialah perayaan maulid 

dalam satu kampung dipusatkan di masjid agung. Salah satu masjid yang digunakan sebagai 

tempat maulid akbar adalah masjid Keramat al- Mukarramah yang berada di Desa Banua Halat, 

Kecamatan Tapin Utara, Kabupaten Tapin. 

Sebelum dilaksanakan maulid di masjid tersebut, orang kaya yang ada dalam kampung 

tersebut mengadakan perayaan maulid sendiri-sendiri dengan mengundang orang kampung 

sebelah mereka dan kerabat serta keluarga mereka di rumah. Dalam rumah itu dibacakan ayat-ayat 

suci Al-Quran dan setelah itu dilanjutkan dengan pembacaan Maulid Habsyi atau sering disebut 

dengan rawi (pembacaan biografi dengan bahasa Arab) yang diselingi dengan qasidah-qasidah 

yang menggunakan terbang sejenis marawis. Setelah selesai semua itu, ahlu al-bait menyuguhkan 

makanan bagi yang hadir dalam rumah tersebut. Setelah mereka selesai makan bersama-sama, 

mereka langsung menuju ke masjid agung untuk mengikuti maulid akbar yang juga dibacakan ayat-

ayat Al Quran, Maulid Habsyi serta diadakan ceramah agama oleh kyai setempat atau dengan 

mendatangkan penceramah dari luar kota. 

Dana yang digunakan untuk acara maulid ini biasanya berasal dari swadana masyarakat 

setempat yang dikumpulkan jauh-jauh hari sebelum acara tersebut dilaksanakan. Biasanya dibentuk 

kepengurusan untuk pencarian dana yang akan digunakan dalam acara tersebut. Selain dalam 

pencarian dana, mereka juga saling membantu dan berbagi tugas, ada yang membersihkan masjid, 

ada yang menjadi tukang masak, tukang parker dan lain sebagainya demi kelancaran acara maulid. 

Masjid agung dijadikan sebagai tempat maulid karena masjid mempunyai makna sebagai pemersatu 

masyarakat, serta alasan undangan yang berasal dari luar kota dengan mudah menujunya. 

Sebagaimana biasanya, dalam maulid yang di masjid agung itu diadakan acara tahlilan dan 

ceramah agama yang berkaitan dengan maulid Nabi dengan tema keselamatan dunia dan akhirat. 

Dijelaskan penceramah bahwa keselamatan dunia dan akhirat dapat dicapai dengan apabila kita 

mencintai Nabi dengan mengikuti perintah dan menjauhi larangan dari Allah dan Nabi (Hasan, 

2016). 

 
Baayun Maulid 

Baayun (mengayun anak) maulid dilaksanakan ketika pembacaan maulid nabi saat bacaan 

yang harus dibaca dalam keadaan berdiri. Saat itulah anak diayun-ayun untuk mengharapkan 

berkah dari nabi. 

Berdasarkan tradisi asalnya, tata cara maayun anak dalam upacara baayun maulid 

sebenarnya berasal tradisi bapalas bidan sebagai sebuah tradisi yang berlandaskan kepada 

kepercayaan Kaharingan. Dan ketika agama Hindu berkembang di daerah ini maka berkembang 

pula budaya yang serupa dengan baayun anak yakni baayun wayang (didahului oleh pertunjukan 



215 
 

wayang), baayun topeng (didahului oleh pertunjukan topeng) dan baayun madihin (mengayun bayi 

sambil melagukan syair madihin). Ketika Islam masuk dan berkembang, upacara bapalas bidan 

tidak lantas hilang, meski dalam pelaksanaannya mendapat pengaruh unsur Islam. Islam datang 

tidak langsung menghilangkan tradisi Kaharingan dan Hindu sebelumnya tetapi tradisi yang dahulu 

itu disesuaikan dengan ajaran Islam dengan tujuan untuk mempermudah Islam masuk dan 

berkembang. 

Keistemewaan dari ayunan yang digunakan ketika acara baayun maulid adalah tali ayunan 

dipenuhi hiasan dari janur (daun kelapa muda) berbentuk burung-burungan, ular-ularan, ketupat 

bangsur, halilipan, kambang sarai/hiasan dari kertas yang dipintal, hiasan dari wadai/kue 41 seperti 

cucur, cincin, pisang, nyiur dan lain-lain. Untuk tempat mengaitkan ayunan tersebut, panitia 

menyiapkan bambu yang panjang, di satu bambu ada terdapat sampai puluhan ayunan yang 

dikhususkan tempatnya untuk orang dewasa dan anak- anak. 

Adapun dengan ayunannya dibuat tiga lapis, dengan kain sarigading (sasirangan) pada 

lapisan pertama, kain kuning pada lapisan kedua dan kain bahalai (sarung panjang tanpa 

sambungan) pada lapisan ketiga. Orang tua yang melaksanakan baayun diharuskan menyiapkan 

piduduk (makanan) berupa beras, gula habang (gula merah), nyiur (kelapa), hintalu hayam (telur 

ayam kampung), banang (benang), jarum, uyah (garam) dan binggul (uang receh). Makanan ini 

menjadi lambang filosofis, seperti gula habang diharapkan anak yang diayun itu perkataan-

perkataannya selalu memberikan kedamaian bagi orang yang disekitarnya. 

Pusat tempat dilaksanakan acara baayun maulid ini adalah di Masjid al- Karamah desa 

Banua Halat Kabupaten Tapin. Peserta dalam acara ini tidak hanya dari anak-anak balita, tapi juga 

pemuda, orang dewasa, dan bahkan ada juga yang berusia sampai 100 tahun. Maksud mereka 

untuk mengikuti acara baayun maulid ini juga bermacam-macam. Ada yang mengaku untuk mencari 

berkah maulid agar anaknya pandai dan berbakti kepada orang tuanya dan ada juga yang 

melengkapi nazar mereka. Terlepas dari motif masing-masing peserta baayun yang nota-bene 

diikuti oleh orang-orang tua, maka maksud maayun anak bersamaan dengan peringatan maulid nabi 

adalah untuk membesarkan nabi sekaligus berharap berkah atas kemuliaan Nabi Muhammad Saw, 

disertai do’a agar sang anak yang diayun menjadi umat yang taat, bertaqwa kepada Allah Swt dan 

Rasul-Nya, serta kehidupannya sejak kecil maupun dewasa hatinya selalu terpaut untuk selalu 

shalat berjama’ah di mesjid.Total jumlah peserta yang mengikuti mencapai ribuan orang, terdiri dari 

golongan anak-anak (balita) dan orang dewasa bahkan ada berusia 60 tahunan. Bahkan tahun demi 

tahun peserta tersebut semakin bertambah bahkan ada dari negara tetangga seperti Malaysia dan 

Brunei. 

Untuk di kota Banjarmasin-nya sendiri acara baayun maulid dilaksanakan di di komplek 

Makam Sultan Suriansyah, walaupun tidak sebesar yang ada di masjid al-Karamah desa Banua 

Halat Kabupaten Tapin. Walaupun ada yang tidak sepaham dengan komplek Makam Sultan 

Suriansyah tapi acara itu sudah ke tujuh kalinya dilaksanakan di sana (Hasan, 2016). 

 
Batampung Tawar 

Batampung tawar adalah acara semacam selamatan untuk menyambut kelahiran seorang 

anak. Sama halnya dengan acara baayun maulid, ayunan yang digunakan juga digantungi macam-

macam. Nantinya gantungan yang ada akan diperebutkan oleh orang-orang yang hadir. 



216 
 

Upacara Tepung Tawar sebagaimana dikenal masyarakat Indonesia dan Malaysia diadopsi 

dari ritual agama Hindu yang sudah lebih dulu dianut masyarakatnya. Ketika para pedagang dari 

Gujarat dan Hadralmaut membawa ajaran Islam ke kawasan ini sejak abad ke-7 Masehi, mereka 

berhadapan dengan kebiasaan animisme (kepercayaan pada kehidupan roh) dan dinamisme 

(kepercayaan pada kekuatan ghaib benda-benda) – yang direstui agama Hindu – yang sangat kuat 

di setiap lapisan masyarakat. Salah satunya adalah upacara Tepung Tawar (disebut juga Tepuk 

Tepung Tawar). Upacara ini menyertai berbagai peristiwa penting dalam masyarakat, seperti 

kelahiran, perkawinan, pindah rumah, pembukaan lahan baru, jemput semangat bagi orang yang 

baru luput dari mara bahaya, dan sebagainya. Dalam perkawinan, misalnya, Tepung Tawar adalah 

simbol pemberian do’a dan restu bagi kesejahteraan kedua pengantin, di samping sebagai 

penolakan terhadap bala dan gangguan. 

Dalam upacara ini, penepung tawar menggunakan seikat dedaunan tertentu untuk 

memercikkan air terhadap orang yang ditepungtawari. Air tersebut terlebih dahulu diberikan wangi-

wangian seperti jeruk purut, dicelupkan emas ke dalamnya, dan sebagainya. Selanjutnya, mereka 

menaburkan beras dan padi yang sudah dicampuri garam dan kunyit ke atas orang yang 

ditepungtawari. Akhirnya, mereka menyuapkan santapan pulut (atau lainnya) ke mulutnya. Ada 

anggapan bahwa setiap jenis daun dan benda- benda yang digunakan mempunyai atau 

merepresentasi kekuatan ghaib tertentu yang berfungsi menyelamatkan, menyejukkan, menjaga, 

dan sebagainya. Terdapat beberapa varian upacara ini untuk daerah yang berbeda (seperti Aceh, 

Melayu, Sambas dan lain-lain), tetapi sumber dan tujuannya sama. 

Demikianlah yang dilakukan masyarakat sebelum Islam datang di nusantara dan demikian 

pulalah ritual yang sampai sekarang masih berlangsung dalam agama Hindu. Lihat saja baik secara 

langsung atau lewat televisi ritual orang-orang Hindu India atau Hindu Indonesia saat upacara 

keagamaan mereka. 

Karena tidak mampu menghapuskan kebiasaan tersebut, para pembawa Islam yang 

terdahulu berusaha memasukkan nilai-nilai Islami ke dalamnya. Misalnya, acara Tepung Tawar diisi 

dengan pembacaan do’a kepada Allah Swt. Mereka menggiring masyarakat untuk menganggap 

bahwa Tepung Tawar itu hanya sebatas adat istiadat, penyebab setiap acara, bukan lagi ritual. 

Tetapi yang terjadi jauh panggang dari api. Upacara Tepung Tawar terus berlanjut dalam 

masyarakat yang takut untuk meninggalkannya. Berhubung para ulama kalah oleh tradisi (tidak 

berhasil menghilangkan kebiasaan tersebut), akhirnya masyarakat menganggap bahwa para ulama 

pun telah membenarkan mereka. 

 Sebagian kalangan bahkan beranggapan bahwa praktik Tepung Tawar memiliki sandaran 

agama. Beredar anggapan di tengah masyarakat bahwa praktik semacam ini dijalankan juga oleh 

para nabi dan keluarganya, termasuk isteri Nabi Imran a.s. yang menggunakan atau melemparkan 

suatu benda saat menazarkan kelahiran anaknya Maryam dan Nabi Muhammad SAW yang 

“menepungtawari” perkawinan Fatimah dengan Ali bin Abi Thalib. 

Sebagian orang (termasuk oknum guru agama di kampung-kampung) mengatakan upacara 

Tepung Tawar adalah sunnat berdasarkan riwayat di atas. Tetapi sepengetahuan penulis, tidak ada 

ayat atau Hadits yang shahih tentang riwayat-riwayat semacam itu. Bahkan, cerita-cerita tersebut 

kalau kurang hati- hati cenderung kepada dosa besar karena mendustakan para nabi yang mulia. 

Rasulullah SAW bersabda dalam sebuah Hadits shahih bahwa barangsiapa sengaja meriwayatkan 



217 
 

darinya sesuatu yang tidak pernah beliau lakukan atau katakan maka orang itu tempatnya di dalam 

neraka (Hasan, 2016). 

 
Bapalas Bidan 

Kelahiran dan kematian adalah siklus kehidupan manusia. Dalam masyarakat Banjar dalam 

kelahiran seorang anak akan dimulai dengan beberapa tradisi salah satunya bapalas bidan. Segera 

setelah lahir, tangkai pusat bayi langsung dipotong dan kemudian dibungkus dengan kunyit 

bercampur kapur, bayi dimandikan, diwudhui, perutnya diolesi dengan bedak beras (Alfani Daud, 

1997; 230), ubun-ubunnya dikasai (diolesi) dengan ramuan beras dan garam lalu seluruh tubuhnya 

dibalut dengan kain bersih termasuk kedua tanggannya (dibedong). Tembuni bayi dibersihkan dan 

dicampurkan dengan garam, ada kepercayaan masyarakat Banjar apabila tembuni seorang bayi 

dicampur dengan garam, maka perkataan-perkataan bayi kelak akan masin (berpengaruh/penuh 

dengan hikmah) (Alfani Daud, 1997; 232). 

Masyarakat Banjar terkenal dengan agamis, terbukti ketika bayi baru lahir diazankan di 

telinga sebelah kanan dan diiqamatkan di telinga sebelah kiri. Masyarakat Banjar biasanya 

menambahkan surah al-Inshirah dan surah al- Qadr kemudian ditiupkan dengan pelan ke telinga 

bayi. Hal demikian pun mereka lakukan ketika sedang memandikan bayi sampai bayi berumur 40 

hari. Apabila azan maghrib berkumandang bayi yang sedang berbaring segera diangkat dan diayun-

ayun seraya membacakan surah al-Qadr sebanyak 3 kali dan kemudian ditiupkan ke telinga bayi 

dengan niatan bayi tidak diganggu makhluk ghaib. 

 Masyarakat Banjar juga masih percaya dengan hal yang berbau mistis seperti terlebih bayi 

masih berumur di bawah 40 hari maka diletakkan di samping/dekat kepala bayi cermin, surah Yasin, 

bawang tunggal, daun jariangau (jeringau) dan jeruk nipis. Hal itu dimaksudkan agar bayi tersebut 

tidak diganggu kuyang dan hantu beranak serta saudara-saudara ghaibnya yang lain. 

Menurut Daud seorang bayi yang baru lahir dinyatakan sebagai anak bidan sampai 

dilaksanakannya upacara bapalas bidan, yakni suatu upacara pemberkatan yang dilakukan oleh 

bidan terhadap si bayi dan ibunya. Selain dilaksanakan oleh masyarakat Banjar yang tinggal di 

pedesaan, upacara bapalas bidan juga dilaksanakan oleh orang Dayak Meratus. Setelah bayi lahir, 

orang Dayak Meratus kemudian melaksanakan upacara bapalas bidan, yakni memberi hadiah 

(piduduk) berupa lamang ketan, sumur-sumuran (aing terak), beras, gula dan sedikit uang kepada 

bidan atau balian yang menolong. Biasanya sekaligus pemberian nama kepada sang bayi. 

Termasuk nantinya saat anak sudah mulai berjalan (turun) ke tanah dari rumah (umbun) juga 

dengan upacara mainjak tanah, tetap dipimpin oleh balian. Pelaksanaan bapalas bidan, biasanya 

dilakukan ketika bayi berumur 40 hari. 

Bapalas bidan selain dimaksudkan sebagai balas jasa terhadap bidan, juga merupakan 

penebus atas darah yang telah tumpah ketika melahirkan. Dengan pelaksanaan bapalas bidan ini 

diharapkan tidak terjadi pertumpahan darah yang diakibatkan oleh kecelakaan atau perkelahian di 

lingkungan tetangga maupun atas keluarga sendiri. Karena menurut kepercayaan darah yang 

tumpah telah ditebus oleh si anak pada upacara bapalas bidan tersebut. Pada upacara bapalas 

bidan ini si anak dibuatkan buaian (ayunan) yang diberi hiasan yang menarik, seperti udang-

udangan, belalang dan urung ketupat berbagai bentuk, serta digantungkan bermacam kue seperti 

cucur, cincin, apam, pisang dan lain-lain. Kepada bidan yang telah berjasa menolong persalinan itu 



218 
 

diberikan hadiah segantang beras, jarum, benang, seekor ayam (jika bayi lahir laki-laki, maka 

diserahkan ayam jantan dan jika perempuan diberikan ayam betina), sebiji kelapa, rempah-rempah 

dan bahan untuk menginang seperti sirih, kapur, pinang, gambir, tembakau dan berupa uang. 

Karena memang berasal dari tradisi pra-Islam, maka di antara perlengkapan baayun maulid seperti 

ayunan dan piduduk mempunyai persamaan dengan perlengkapan langgatan pada acara tradisional 

aruh ganal yang dilaksanakan orang Dayak Meratus. 

Ketika Islam datang ke daerah ini, acara bapalas bidan dan maayun anak tidak dilarang, 

hanya kebiasaan yang tidak sesuai sedikit demi sedikit ditinggalkan. Begitu pula berbagai 

perlengkapan, maksud dan tujuan, dan perlambang (simbolika) juga disesuaikan atau diisi dengan 

nilai-nilai Islam. Perbedaan yang ada antara ritual Hindu dan Islam ketika melakukan ritual adalah 

dalam Hindu selalu menggunakan mantra sedangkan dalam Islam selalu disisipkan bacaan al-

Quran dan shalawat kepada nabi Muhammad SAW (Hasan, 2016). 

 
Baarwahan dan Bahaulan 

Di kalangan masyarakat Banjar, peristiwa kematian umumnya tidak selesai dengan 

dikuburkannya mayat. Ia diiringi dengan berbagai acara selamatan atau aruh. Yaitu pada hari 

pertama (manurun tanah), hari ketiga (manigahari), ketujuh (mamitunghari), kedua puluh lima 

(manyalawi), ke empat puluh (maampatpuluh hari), ke seratus (manyaratus), sesudah setahun dan 

setiap tahunnya. 

Dalam acara tersebut selalu ada bacaan al-Quran, shalawat kepada Nabi serta tahlil yang 

hadiahnya ditujukan kepada mayat yang bersangkutan. Dan diakhiri dengan bacaan do’a haul atau 

arwah. Do’a arwah berisi permohonan kepada Allah agar apa yang dibaca berupa bacaan Al-

Qur’an, shalawat kepada Nabi serta tahlil diberikan pahala yang besar, dan menghadiahkan pahala 

tersebut kepada Nabi Muhammad, kepada orang-orang suci (wali), kepada roh orang tua, seluruh 

kaum muslimin dan muslimat serta mukminin dan mukminat khususnya kepada ruh (biasanya 

disebutkan namanya dengan jelas atau juga dalam hati di pembaca do’a) (Hasan, 2016). 

 
KESIMPULAN 

Kebudayaan kan lokalitas masyarakat dapat menjadi penunjang kemajuan dibidang 

pendidikan tersebut. Lokalitas masyarakat banjar yang akan kental terhadap budaya yang berbasis 

Islam menjadi sebuah nilai yang dapat diterapkan dalam bidang pendidikan yang membangun 

karakter putra-putri daerahnya. Unsur nilai dari kebuadayaan Islam di Banjar, dapat dilihat dari segi 

kemasyarakatan yang berakhlak, sikap gotong royong, peduli, tata ramah yang baik, dan lainnya. 

Dengan adanya arus globalisasi saat ini lokalitas harus dikuatkan melalui lembaga pendidikan, dan 

globalisasi menjadi ajang promosi nilai-nilai jati diri bangsa yang bermoral. 

Banyak sekali budaya lokal yang masih sampai sekarang dilakukan di daerah Banjarmasin 

dan sekitarnya. Baik budaya tersebut dilakukan secara periodik dan bersifat sesuai dengan 

kebutuhan masyarakat. Di antaranya adalah hari al-Syura dan bubur al-Syura, maulidan, baayun 

maulid, batampung tawar, bapalas bidan, bearwahan dan bahaulan. 

 
Saran 



219 
 

Dalam penyusunan makalah ini kami menyadari ada sangat banyak kekukarangan, oleh 

karena itu kami sangat memerlukan kritik dan saran yang membangun sebagai koreksi kami agar 

lebih baik kedepannya. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Buseri, Kamrani, Sepintas Masuknya Islam Di Borneo, artikel, 28 Desember 2009 

Daud, Alfani, Islam dan Masyarakat Banjar: Diskripsi dan Analisa Kebudayaan Banjar Jakarta: 

RajaGrafindo Persada, 1997.  

Geertz, Clifford, Abangan, Santri, Priyayi dalam Masyarakat Jawa diterjemahkan Aswan Mahasin, 

Jakarta: Dunia Pustaka Jaya, 1983.  

Hasan, Jurnal Islam dan Budaya Banjar di Kalimantan Selatan. 2016. 

http://bubuhanbanjar.wordpress.com/2011/02/14/menyoal-baayun-maulid-di- komplek-makam-

sultan-suriansyah/.  

Mubarak, H., Muntaqa, A. W., Abidin, A. M. A. Z., Sudrajat, D., & Syakhrani, A. W. (2022). THE 

TECHNOLOGICAL REVOLUTION AND THE DYNAMICS OF ISLAMIC DA'WAH. At-Tajdid: 

Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam, 6(1), 44-58. 

Muslimah, M., Hamdanah, H., Syakhrani, A. W., & Arliansyah, A. (2019). Stress and Resilience in 
Learning and Life in Islamic Boarding School: Solutions for Soft Approaches to Learning in 
Modern Times. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 2(3), 421-433. 

Nugroho, B. S., Syakhrani, A. W., Hardiansyah, A., Pattiasina, P. J., & Pratiwi, E. Y. R. (2021). 
Learning Multimedia Management Strategy at Home During Learning from Home. Nidhomul 
Haq: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 6(3), 621-631. 

Putra, P., & Aslan, A. (2020). AGAMA & BUDAYA NUSANTARA PASCA ISLAMISASI; Dampak 
Islamisasi terhadap Agama dan Kebudayaan Lokal di Paloh, Kalimantan Barat. 

Rahmat, A., Syakhrani, A. W., & Satria, E. (2021). Promising online learning and teaching in digital 
age: Systematic review analysis. International Research Journal of Engineering, IT & 
Scientific Research, 7(4), 126-35. 

Sholihah, H. I. A., Hidayat, A. W., Srinawati, W., Syakhrani, A. W., & Khasanah, K. (2021). What 
linguistics advice on teaching English as a foreign language learning using blended learning 
system. Linguistics and Culture Review, 5(1), 342-351. 

Suherlan, H., Basir, A., Syakhrani, A. W., Ningsi, B. A., & Nofirman, N. (2022). The Roles of Digital 
Application Innovates Student Academic in Higher Education. Nazhruna: Jurnal Pendidikan 
Islam, 5(2), 672-689. 

Syakhrani, A. W. (2018). METODE PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DENGAN 
MENGGUNAKAN TEKNIK HIPNOTIS. Cross-border, 1(1), 133-151. 

Syakhrani, A. W. (2019). Memperkuat Eksistensi Pendidikan Islam Di Era 4.0. Jurnal Studi Islam 
Lintas Negara (Journal of Cross Border Islamic Studies), 1(2), 57-69. 

Syakhrani, A. W. (2019). Memperkuat Eksistensi Pendidikan Islam Di Era 4.0. Jurnal Studi Islam 
Lintas Negara (Journal of Cross Border Islamic Studies), 1(2), 57-69. 

Syakhrani, A. W. (2020). THE BALANCE CONCEPTS OF EDUCATION BASED ON ISLAM 
PERSPECTIVE. IJGIE (International Journal of Graduate of Islamic Education), 1(2), 84-95. 

Syakhrani, A. W. (2021). Islamic Education Model. Indonesian Journal of Education (INJOE), 1(1), 
14-19. 

Syakhrani, A. W. (2022). KITAB-KITAB HADIST SESUDAH ABAD KE 3 H. MUSHAF JOURNAL: 
Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis, 2(1), 1-12. 

http://bubuhanbanjar.wordpress.com/2011/02/14/menyoal-baayun-maulid-di-%20komplek-makam-sultan-suriansyah/
http://bubuhanbanjar.wordpress.com/2011/02/14/menyoal-baayun-maulid-di-%20komplek-makam-sultan-suriansyah/


220 
 

Syakhrani, A. W. (2022). PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI THAILAND. ADIBA: JOURNAL OF 
EDUCATION, 2(1), 74-79. 

Syakhrani, A. W., & Islami, A. R. (2022). ISLAM DI TANAH BANJAR. Cross-border, 5(1), 792-802. 
Syakhrani, A. W., & Kamil, M. L. (2022). BUDAYA DAN KEBUDAYAAN: TINJAUAN DARI 

BERBAGAI PAKAR, WUJUD-WUJUD KEBUDAYAAN, 7 UNSUR KEBUDAYAAN YANG 
BERSIFAT UNIVERSAL. Cross-border, 5(1), 782-791. 

Aslan. (2023a). Pengantar Pendidikan. Mitra Ilmu. 
https://id.scribd.com/document/630551603/Sampel-Buku-Pengantar-Pendidikan 

Aslan, A. (2023b). KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI SEKOLAH DASAR. JURNAL 
PENDIDIKAN DAN KEGURUAN, 1(1), Article 1. 

Aslan, A., & Pong, K. S. (2023). Understanding the Trend of Digital Da’wah Among Muslim 
Housewives in Indonesia. Fikroh: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 16(1), Article 1. 
https://doi.org/10.37812/fikroh.v16i1.681 

Astuti, S. E. P., Aslan, A., & Parni, P. (2023). OPTIMALISASI PERAN GURU DALAM PROSES 
PEMBELAJARAN KURIKULUM 2013 DI MADRASAH IBTIDAIYAH SWASTA. SITTAH: 
Journal of Primary Education, 4(1), Article 1. https://doi.org/10.30762/sittah.v4i1.963 

Muharrom, M., Aslan, A., & Jaelani, J. (2023). IMPLEMENTASI KURIKULUM MERDEKA BELAJAR 
PADA PEMBELAJARAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI SMK PUSAT KEUNGGULAN 
SMK MUHAMMADIYAH SINTANG. Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Kearifan Lokal, 3(1), Article 
1. 

Nurhayati, N., Aslan, A., & Susilawati, S. (2023). PENGGUNAAN TEKNOLOGI GADGET SEBAGAI 
MEDIA PEMBELAJARAN PADA ANAK USIA DINI DI RAUDHATUL ATFHAL AL-IKHLAS 
KOTA SINGKAWANG. JIP: Jurnal Ilmu Pendidikan, 1(3), Article 3. 

Arief, A. S., Putri, S. E., Suroso, A., Syakhrani, A. W., & Rahmini, N. (2021). Digital Technology 
Management Challenges in Marketing Local Farm Products in Developing Countries: 
Analysis of International Publication Findings. Jurnal Iqra': Kajian Ilmu Pendidikan, 6(2), 96-
107. 

Aslan, A. (2018). Kajian Kurikulum Fiqih Pada Madrasah Aliyah Di Kabupaten Sambas Kalimantan 
Barat Pada Masyarakat Perbatasan. Madinah: Jurnal Studi Islam, 5(2), 115-124. 

Basir, A., Syakhrani, A. W., Wirawan, V., Harahap, A., & Widjaja, G. (2021). Support for Islamic 
Understanding from Families Information of Piety for The Millennial Generation. Nazhruna: 
Jurnal Pendidikan Islam, 4(2), 434-446. 

Ekasari, S., Manullang, S. O., Syakhrani, A. W., & Amin, H. (2021). Understanding Islamic Education 
Management in Digital Era: What Experts Say. Nidhomul Haq: Jurnal Manajemen 
Pendidikan Islam, 6(1), 127-143. 

Heryani, A., Br Sembiring, T., Fatmawati, E., Muhammadiah, M. U., & Syakhrani, A. W. (2022). 
Discourse Postponing elections and extending the presidency: A study of political legality 
and the progress of Indonesia's democratic practice. 

Hifza, H., Antoni, A., Syakhrani, A. W., & Hartati, Z. (2020). The Multicultural Islamic Education 
Development Strategy on Educational Institutions. Jurnal Iqra Jurnal Kajian 
Pendidikan, 5(1), 158-170. 
 


