
 
   

 
e-ISSN: 2988-6287  

 
 

734 

INSPIRASI SUFISME AL-ARABI UNTUK KESEHATAN MENTAL 

 
Qonita Masyithah *1 

Pascasarjana PAI, Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan,  

Universitas Islam Negeri (UIN) Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia  
qonitamasyithah99@gmail.com 

 

Nunu Burhanuddin 

Universitas Islam Negeri (UIN) Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia 

nunuburhanuddin@uinbukittinggi.ac.id 

 

Abstract 
This comprehensive article elucidates the inspirational potential of Ibn Arabi's Sufi 
teachings in the context of enhancing mental health. Through an exploration of the 
concept of unity of existence, readers are invited to discover tranquility in connection with 
God and the surrounding environment. The described practices of Sufi meditation provide 
practical tools for alleviating stress and increasing self-awareness. The concept of self-
acceptance emerges as a key point, offering a robust foundation for managing 
psychological pressure and building resilient mental health. The interconnection of 
spirituality with mental health is positioned as a potential source of support and tranquility. 
Delving into the legacy of Sufi wisdom, this article embraces a new perspective on mental 
health, urging readers to open themselves to the potential for growth and healing through 
the teachings of Ibn Arabi. 

Kewords: Ibn Arabi, Sufism, Mental health. 

 

Abstrak 
Artikel ini secara komprehensif menguraikan potensi inspiratif ajaran sufisme Ibnu Arabi 
dalam konteks peningkatan kesehatan mental. Melalui eksplorasi konsep kesatuan 
eksistensi, pembaca diajak untuk menemukan ketenangan dalam keterhubungan dengan 
Tuhan dan lingkungan sekitar. Praktik meditasi sufistik yang dijelaskan memberikan alat 
praktis untuk meredakan stres dan meningkatkan kesadaran diri. Konsep penerimaan diri 
menjadi poin kunci, menawarkan fondasi yang kuat untuk mengelola tekanan psikologis 
dan membangun kesehatan mental yang kokoh. Keterkaitan spiritualitas dengan 
kesehatan mental ditempatkan sebagai sumber potensial dukungan dan ketenangan. 
Dengan mendalam pada warisan kebijaksanaan sufisme, artikel ini merangkul 
pandangan baru tentang kesehatan mental, mengajak pembaca untuk membuka diri 
terhadap potensi pertumbuhan dan penyembuhan melalui landasan ajaran Ibnu Arabi. 

Kata Kunci: Ibnu Arabi, Tasawuf, Kesehatan mental 

 

                                                           
1 Korespondensi Penulis 

HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 
Vol. 1 No. 5 2023, hal. 734-738

mailto:qonitamasyithah99@gmail.com
mailto:nunuburhanuddin@uinbukittinggi.ac.id


735 
 

 

 

PENDAHULUAN 

Pada zaman yang penuh gejolak ini, ketenangan batin dan kesehatan mental menjadi 

komoditas yang semakin berharga. Di tengah sorotan sinar sibuknya kehidupan modern, 

pandangan mendalam tentang kehidupan dari seorang sufi abad ke-12, Ibnu Arabi, membuka 

pintu menuju kebijaksanaan yang dapat memberikan inspirasi bagi kesehatan mental kita. 

Sebelum lebih jauh membahas tentang kesehatan mental, penulis ingin membahas 

sedikit tentang biografi Al arabi. Nama lengkap Ibn ’Arabi adalah Abu Bakr Muhammad ibn ’Ali 

ibn Muhammad ibn Ahmad ibn ’Abdillah al-Ta’iy al-Hatimy, lebih dikenal dengan sebutan Ibn 

’Arabi (Aboebakar Atjeh, 1969). Ada yang menyebutnya dengan nama Abu Bakr Muhammad 

ibn ’Ali Muhy al-Din al-Hatimi al-Ta’iy al-Andalusi, dan oleh para pengikutnya digelari dengan al-

Syaikh al-Akbar (H.A.R. Gibb and J.H. Kramers, 1974). Di Spanyol ia juga dipanggil dengan Ibn 

Suraka, tetapi di Timur, biasanya, ia dipanggil tanpa artikel (al-) untuk membedakannya dari al-

Qadhi Abu Bakr Ibn al-’Arabi (H.A.R. Gibb and J.H. Kramers, 1974). Ia dilahirkan di Murcia, 

Spanyol, pada tanggal 17 Ramadhan 560 H., bertepatan dengan tanggal 28 Juli 1165 M., dari 

keluarga dermawan dan ahli zuhud yang saleh dan memiliki banyak karamah (Ibn ‘Arabi, 1367 

H). 

Karya Ibnu Arabi, seorang filsuf dan sufi terkenal, tidak hanya menggambarkan tentang 

hubungan antara manusia dan Sang Pencipta, tetapi juga menawarkan petunjuk berharga untuk 

mencapai keseimbangan mental. Dalam artikel ini, kita akan menjelajahi konsep-konsep 

Sufisme Ibnu Arabi yang dapat diadopsi sebagai sumber inspirasi untuk menjaga kesehatan 

mental kita di tengah hiruk-pikuk kehidupan sehari-hari. 

Mengenai karya-karya Ibn ’Arabi, dapat dijelaskan sebagai berikut: ia adalah seorang 

penulis yang produktif dengan karyanya yang berjilid-jilid. Tingkat produktifitas, bakat dan 

imajinasinya sangat tinggi dan mengagumkan. Jumlah karyanya yang tersebar di dunia Islam 

tidak dapat dipastikan, namun diperkirakan sekitar 300 buah, 150 di antaranya telah disusun 

katalognya oleh Brockelman, yang sekarang tersebar di berbagai perpustakaan, baik di Timur 

maupun di Barat (Moulvi S.A.Q. Husaini, 1931). 

Sebagai perkenalan, mari kita memandang bagaimana pandangan Ibnu Arabi tentang 

kesatuan eksistensi (Wahdat al-Wujud) dapat menjadi dasar untuk mencapai ketenangan batin 

dan keseimbangan psikologis. Melalui pandangannya yang mendalam tentang alam semesta 

dan hubungan antara semua yang ada, kita dapat mengeksplorasi cara untuk menemukan 

ketenangan dalam keberadaan kita. 

Paham wahdat al-wujud (berarti: kesatuan wujud) adalah lanjutan dari paham hulul, 

dibawa oleh Muhy al-Din Ibn ’Arabi. Dalam paham wahdat alwujud, nasut yang ada dalam hulul 

dirubah oleh Ibn ’Arabi menjadi khalq (makhluq) dan lahut menjadi haq (khaliq/Tuhan). Khalq 



736 
 

dan haq adalah dua aspek bagi tiap sesuatu. Aspek sebelah luar disebut khalq dan aspek 

sebelah dalam disebut haq. Kata khalq dan haq merupakan sinonim dari al-’ardl (accident) dan 

al-jauhar (substance), dan dari al-dhahir (lahir, luar) dan albathin (batin, dalam) (Harun Nasution, 

1973). 

Dengan menggali pemahaman Ibnu Arabi tentang meditasi dan kontemplasi, kita dapat 

menemukan praktik-praktik yang dapat meningkatkan kesehatan mental kita. Bagaimana sufi 

abad pertengahan ini merinci teknik-teknik untuk mendalami diri dan memahami hakikat 

keberadaan, dan bagaimana hal itu dapat diterapkan dalam kehidupan kita yang serba cepat 

ini? 

Sertakanlah pemikiran Ibnu Arabi tentang penerimaan diri dan bagaimana hal itu dapat 

membentuk landasan untuk ketenangan pikiran. Dalam dunia yang terus berubah dan seringkali 

menuntut standar yang tinggi, bagaimana konsep penerimaan diri ini dapat membantu kita 

mengatasi stres dan tekanan? 

Terakhir, mari kita tinjau keterkaitan antara spiritualitas dan kesehatan mental. 

Bagaimana pemahaman Ibnu Arabi tentang hubungan manusia dengan Yang Maha Kuasa 

dapat memberikan pandangan positif terhadap kehidupan dan membantu mengelola tantangan 

psikologis yang sering kita hadapi? 

Dengan merenung pada konsep-konsep ini, kita dapat merintis jalan menuju kesehatan 

mental yang kokoh dan penuh makna. Mari bersama-sama menjelajahi warisan kebijaksanaan 

dari Ibnu Arabi untuk menemukan inspirasi dan petunjuk bagi pikiran dan jiwa kita. 

 
METODE PENELITIAN 

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang diambil 

sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat diambil 

kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal 

baik nasional maupun internasional dan literatur lainnya. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pemahaman Ibnu Arabi tentang wahdat al-wujud mengajarkan bahwa segala sesuatu 

berasal dari Tuhan. Konsep ini dapat merangsang pemikiran yang mendalam, membantu 

individu untuk melepaskan diri dari kecemasan akan masa depan dan menemukan ketenangan 

dalam keberadaan saat ini. 

Kesadaran mistik yang merupakan kesadaran dan kebaikan mutlak. Kesadaran ini pada 

hakikatnya adalah kesatuan mutlak yang merupakan sumber yang satu bagi semua nilai-nilai. 

Dengan menyadari kesatuan sumber, maka berarti bahwa seluruh sel-sel otak bekerja secara 

serempak. Lebih lanjut menurutnya lagi pemahaman mistik dalam maqâm dan hâl fanâ' adalah 



737 
 

suatu pemahaman yang bersifat menyeluruh, yang memandang semua yang ada sebagai suatu 

kebutuhan, bukan suatu kumpulan unsur-unsur lepas (Armahedi Mazhar, 1983). 

Praktik meditasi dan kontemplasi yang diajarkan oleh Ibnu Arabi memberikan alat yang 

efektif untuk meredakan stres dan meningkatkan kesadaran diri. Dengan merenung dalam, 

individu dapat menemukan ketenangan batin dan mengatasi gangguan mental. Ia berpendapat 

bahwa tasawuf adalah mengikat diri dengan kelakuan baik melalui syari’ah, baik yang zahir 

maupun batin, esensinya terfokus pada akhlak (Muhyi al-Din Ibn ‘Arabi , t.th). 

Konsep penerimaan diri dalam ajaran sufisme dapat menjadi kunci untuk mengurangi 

tekanan psikologis. Dengan menerima diri sepenuhnya, individu dapat membangun fondasi 

kesehatan mental yang kuat dan mengatasi perasaan tidak adekuat. 

Pengalaman keagamaan dalam kajian tasawuf, khususnya pengalaman maqâm dan 

hâl, dari sudut kesehatan mental telah melahirkan sikap, tingkah laku, pikiran dan perasaan 

beragama yang positif dan diaktualisasikan dalam perubahan sikap. Sufi diklasifikasikan orang 

yang mempunyai mental yang sehat, karena hatinya selalu merasa tenang, aman dan tentram. 

Hall dan Lindzey berpendapat bahwa sufi telah bertindak sebagai psikolog terapan (Calvin S. 

Hall dan Gardnes Lindzey, 1993). Orang yang mentalnya sehat memiliki karakter utama seperti 

sikap kepribadian yang baik terhadap diri sendiri, integrasi diri, otonomi diri dan persepsi 

mengenai realitas (Yahya Jaya, 1994). Sikap positif tersebut lebih cenderung dimiliki oleh orang 

yang menjalankan ajaran agama secara integral dan komprehensif serta mempunyai 

pengalaman-pengalaman keagamaan yang tidak dimiliki oleh orang kebanyakan. Untuk sampai 

pada pemahaman dan pengalaman agama tersebut, seseorang harus mematuhi ritual dan sikap 

tertentu dalam ajaran agama, yang secara spesifik dapat ditemukan dalam khazanah intelektual 

tasawuf dengan ide-ide tentang maqâm dan hâlnya (Syafwan Rozi, 2018). 

Keterkaitan antara spiritualitas dan kesehatan mental, sebagaimana diajarkan oleh Ibnu 

Arabi, menunjukkan bahwa memiliki hubungan yang dalam dengan Yang Maha Kuasa dapat 

memberikan dukungan dan ketenangan. Keberadaan spiritual dapat menjadi sumber kekuatan 

dalam menghadapi tantangan hidup. 

Melalui pandangan kesatuan eksistensi, meditasi sufistik, penerimaan diri, dan 

hubungan spiritual, dapat dilihat bahwa ajaran sufisme menawarkan kerangka kerja yang 

berharga untuk memahami dan mengatasi tantangan kesehatan mental. Penting untuk 

mengakui bahwa setiap individu unik, dan pendekatan ini mungkin tidak universal. Meskipun 

demikian, hasil temuan ini menunjukkan bahwa konsep-konsep sufi dapat memberikan inspirasi 

dan panduan praktis bagi mereka yang mencari kesehatan mental yang lebih baik. Dengan 

mengadopsi pemikiran Ibnu Arabi, kita dapat merintis jalan menuju keseimbangan mental dalam 

kehidupan sehari-hari. Referensi dari karya-karya Ibnu Arabi, seperti "Fusus al-Hikam" dan "Al-

Futuhat al-Makkiyah", memperkuat landasan kebijaksanaan sufi yang dapat memberikan 

manfaat positif bagi pikiran dan jiwa kita. 



738 
 

 

 

KESIMPULAN 

Dalam menggali inspirasi dari warisan sufisme Ibnu Arabi untuk kesehatan mental, 

artikel ini telah menyajikan temuan yang bernilai. Konsep kesatuan eksistensi menunjukkan 

jalan untuk menemukan ketenangan dalam keberadaan saat ini, sementara praktik meditasi dan 

kontemplasi sufistik memberikan alat praktis untuk meredakan stres dan meningkatkan 

kesadaran diri. 

Penerimaan diri, sebagai landasan ajaran sufisme, muncul sebagai kunci untuk 

mengurangi tekanan psikologis dan membangun fondasi kesehatan mental yang kuat. 

Keterkaitan spiritualitas dengan kesehatan mental menyoroti pentingnya hubungan yang dalam 

dengan Yang Maha Kuasa sebagai sumber dukungan dan ketenangan. 

Melalui pemahaman konsep-konsep ini, kita dapat merintis jalan menuju keseimbangan 

mental dalam kehidupan sehari-hari. Meskipun tidak ada pendekatan satu ukuran untuk semua, 

ajaran Ibnu Arabi memberikan panduan berharga bagi mereka yang mencari inspirasi untuk 

kesehatan mental yang lebih baik. 

Dengan merangkul warisan kebijaksanaan sufisme, kita dapat memperkaya kehidupan 

kita, menemukan makna yang lebih dalam, dan membuka diri terhadap potensi untuk 

pertumbuhan dan penyembuhan. Sebagai penutup, mari kita bersama-sama menjelajahi 

kedalaman sufisme Ibnu Arabi, menemukan cahaya bagi pikiran dan jiwa kita dalam perjalanan 

menuju kesehatan mental yang berkelanjutan. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Aboebakar Atjeh, Ibn ‘Arabi: Tokoh Tasawwuf dan Filsafat Agama, Jakarta: Tintamas, 1969 
Armahedi Mazhar, Integralisme Sebuah Rekontruksi Filsafat Islam, Bandung: Pustaka Bandung, 

1983 
Calvin S. Hall dan Gardnes Lindzey, Teori-Teori Psikodinamis (Klinis), penerjemah Yustinus, 

judul asli “Theories of Personality”, Yogyakarta: Kanisius, 1993 
H.A.R. Gibb and J.H. Kramers, Shorter Encyclopaedia of Islam, Leiden: E.J. Brill, 1974 
Harun Nasution, Falsafat dan Misticisme dalam Islam,Jakarta: Bulan Bintang, 1973 
Ibn ‘Arabi, Tafsir al-Qur’an al-Karim, Beirut: Dar al-Yaqdziyah al-‘Arabiyah, 1367 H 
Moulvi S.A.Q. Husaini, Ibn ‘Arabi: The Great Muslim Mystic and Thinker, Lahore: Muhammad 

Ashraf. 1931 
Muhyi al-Din Ibn ‘Arabi , al-Futûhât al-Makkiyyah, Beirut: Dâr al-Fikr, t.th, jilid 2 
Yahya Jaya, Spiritualisasi Islam dalam Menumbuhkembangkan Kepribadian dan Kesehatan 

Mental, Jakarta: Ruhama, 1994 
Syafwan Rozi, Tasawuf dan Psikologi Tinjaun Psikologi Kesehatan Mental Terhadap Konsep 

Maqam dan Hal dalam Tasawuf Ibn ‘Arabi, (Bukittinggi: IAIN Sjech Djamil Djambek, 
2018), h. 12-13 



739 
 

 


