HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 1 No. 52023, hal. 734-738 e-ISSN: 2988-6287

INSPIRASI SUFISME AL-ARABI UNTUK KESEHATAN MENTAL

Qonita Masyithah *!
Pascasarjana PAI, Fakultas Tarbiyah dan limu Keguruan,

Universitas Islam Negeri (UIN) Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia
gonitamasyithah99@gmail.com

Nunu Burhanuddin
Universitas Islam Negeri (UIN) Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia
nunuburhanuddin@uinbukittinggi.ac.id

Abstract
This comprehensive article elucidates the inspirational potential of Ibn Arabi's Sufi
teachings in the context of enhancing mental health. Through an exploration of the
concept of unity of existence, readers are invited to discover tranquility in connection with
God and the surrounding environment. The described practices of Sufi meditation provide
practical tools for alleviating stress and increasing self-awareness. The concept of self-
acceptance emerges as a key point, offering a robust foundation for managing
psychological pressure and building resilient mental health. The interconnection of
spirituality with mental health is positioned as a potential source of support and tranquility.
Delving into the legacy of Sufi wisdom, this article embraces a new perspective on mental
health, urging readers to open themselves to the potential for growth and healing through
the teachings of Ibn Arabi.
Kewords: Ibn Arabi, Sufism, Mental health.

Abstrak
Artikel ini secara komprehensif menguraikan potensi inspiratif ajaran sufisme Ibnu Arabi
dalam konteks peningkatan kesehatan mental. Melalui eksplorasi konsep kesatuan
eksistensi, pembaca diajak untuk menemukan ketenangan dalam keterhubungan dengan
Tuhan dan lingkungan sekitar. Praktik meditasi sufistik yang dijelaskan memberikan alat
praktis untuk meredakan stres dan meningkatkan kesadaran diri. Konsep penerimaan diri
menjadi poin kunci, menawarkan fondasi yang kuat untuk mengelola tekanan psikologis
dan membangun kesehatan mental yang kokoh. Keterkaitan spiritualitas dengan
kesehatan mental ditempatkan sebagai sumber potensial dukungan dan ketenangan.
Dengan mendalam pada warisan kebijaksanaan sufisme, artikel ini merangkul
pandangan baru tentang kesehatan mental, mengajak pembaca untuk membuka diri
terhadap potensi pertumbuhan dan penyembuhan melalui landasan ajaran lbnu Arabi.
Kata Kunci: Ibnu Arabi, Tasawuf, Kesehatan mental

1 Korespondensi Penulis

734


mailto:qonitamasyithah99@gmail.com
mailto:nunuburhanuddin@uinbukittinggi.ac.id

PENDAHULUAN

Pada zaman yang penuh gejolak ini, ketenangan batin dan kesehatan mental menjadi
komoditas yang semakin berharga. Di tengah sorotan sinar sibuknya kehidupan modern,
pandangan mendalam tentang kehidupan dari seorang sufi abad ke-12, Ibnu Arabi, membuka
pintu menuju kebijaksanaan yang dapat memberikan inspirasi bagi kesehatan mental kita.

Sebelum lebih jauh membahas tentang kesehatan mental, penulis ingin membahas
sedikit tentang biografi Al arabi. Nama lengkap Ibn ’Arabi adalah Abu Bakr Muhammad ibn "Ali
ibn Muhammad ibn Ahmad ibn 'Abdillah al-Ta'iy al-Hatimy, lebih dikenal dengan sebutan lbn
'Arabi (Aboebakar Atjeh, 1969). Ada yang menyebutnya dengan nama Abu Bakr Muhammad
ibn ’Ali Muhy al-Din al-Hatimi al-Ta’iy al-Andalusi, dan oleh para pengikutnya digelari dengan al-
Syaikh al-Akbar (H.A.R. Gibb and J.H. Kramers, 1974). Di Spanyol ia juga dipanggil dengan lbn
Suraka, tetapi di Timur, biasanya, ia dipanggil tanpa artike/ (al-) untuk membedakannya dari al-
Qadhi Abu Bakr Ibn al-'Arabi (H.A.R. Gibb and J.H. Kramers, 1974). la dilahirkan di Murcia,
Spanyol, pada tanggal 17 Ramadhan 560 H., bertepatan dengan tanggal 28 Juli 1165 M., dari
keluarga dermawan dan ahli zuhud yang saleh dan memiliki banyak karamah (lbn ‘Arabi, 1367
H).

Karya Ibnu Arabi, seorang filsuf dan sufi terkenal, tidak hanya menggambarkan tentang
hubungan antara manusia dan Sang Pencipta, tetapi juga menawarkan petunjuk berharga untuk
mencapai keseimbangan mental. Dalam artikel ini, kita akan menjelajahi konsep-konsep
Sufisme Ibnu Arabi yang dapat diadopsi sebagai sumber inspirasi untuk menjaga kesehatan
mental kita di tengah hiruk-pikuk kehidupan sehari-hari.

Mengenai karya-karya lbn 'Arabi, dapat dijelaskan sebagai berikut: ia adalah seorang
penulis yang produktif dengan karyanya yang beriilid-jilid. Tingkat produktifitas, bakat dan
imajinasinya sangat tinggi dan mengagumkan. Jumlah karyanya yang tersebar di dunia Islam
tidak dapat dipastikan, namun diperkirakan sekitar 300 buah, 150 di antaranya telah disusun
katalognya oleh Brockelman, yang sekarang tersebar di berbagai perpustakaan, baik di Timur
maupun di Barat (Moulvi S.A.Q. Husaini, 1931).

Sebagai perkenalan, mari kita memandang bagaimana pandangan Ibnu Arabi tentang
kesatuan eksistensi (Wahdat al-Wujud) dapat menjadi dasar untuk mencapai ketenangan batin
dan keseimbangan psikologis. Melalui pandangannya yang mendalam tentang alam semesta
dan hubungan antara semua yang ada, kita dapat mengeksplorasi cara untuk menemukan
ketenangan dalam keberadaan kita.

Paham wahdat al-wujud (berarti: kesatuan wujud) adalah lanjutan dari paham hulul,
dibawa oleh Muhy al-Din Ibn 'Arabi. Dalam paham wahdat alwujud, nasut yang ada dalam hulul
dirubah oleh Ibn ’Arabi menjadi khalg (makhlug) dan lahut menjadi haq (khalig/Tuhan). Khalg

735



dan haq adalah dua aspek bagi tiap sesuatu. Aspek sebelah luar disebut khalqg dan aspek
sebelah dalam disebut haq. Kata khalq dan haq merupakan sinonim dari al-"ardl (accident) dan
al-jauhar (substance), dan dari al-dhahir (lahir, luar) dan albathin (batin, dalam) (Harun Nasution,
1973).

Dengan menggali pemahaman Ibnu Arabi tentang meditasi dan kontemplasi, kita dapat
menemukan praktik-praktik yang dapat meningkatkan kesehatan mental kita. Bagaimana sufi
abad pertengahan ini merinci teknik-teknik untuk mendalami diri dan memahami hakikat
keberadaan, dan bagaimana hal itu dapat diterapkan dalam kehidupan kita yang serba cepat
ini?

Sertakanlah pemikiran lbnu Arabi tentang penerimaan diri dan bagaimana hal itu dapat
membentuk landasan untuk ketenangan pikiran. Dalam dunia yang terus berubah dan seringkali
menuntut standar yang tinggi, bagaimana konsep penerimaan diri ini dapat membantu kita
mengatasi stres dan tekanan?

Terakhir, mari kita tinjau keterkaitan antara spiritualitas dan kesehatan mental.
Bagaimana pemahaman Ibnu Arabi tentang hubungan manusia dengan Yang Maha Kuasa
dapat memberikan pandangan positif terhadap kehidupan dan membantu mengelola tantangan
psikologis yang sering kita hadapi?

Dengan merenung pada konsep-konsep ini, kita dapat merintis jalan menuju kesehatan
mental yang kokoh dan penuh makna. Mari bersama-sama menjelajahi warisan kebijaksanaan
dari Ibnu Arabi untuk menemukan inspirasi dan petunjuk bagi pikiran dan jiwa kita.

METODE PENELITIAN

Kajian dari peneltian ini menggunakan kajian literatur yang mana literatur yang diambil
sesuai dengan pokok pembahasan dan di analisis secara mendalam sehingga dapat diambil
kesimpulan dan temuan dalam penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal
baik nasional maupun internasional dan literatur lainnya.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pemahaman Ibnu Arabi tentang wahdat al-wujud mengajarkan bahwa segala sesuatu
berasal dari Tuhan. Konsep ini dapat merangsang pemikiran yang mendalam, membantu
individu untuk melepaskan diri dari kecemasan akan masa depan dan menemukan ketenangan
dalam keberadaan saat ini.

Kesadaran mistik yang merupakan kesadaran dan kebaikan mutlak. Kesadaran ini pada
hakikatnya adalah kesatuan mutlak yang merupakan sumber yang satu bagi semua nilai-nilai.
Dengan menyadari kesatuan sumber, maka berarti bahwa seluruh sel-sel otak bekerja secara
serempak. Lebih lanjut menurutnya lagi pemahaman mistik dalam magdm dan hél fana' adalah

736



suatu pemahaman yang bersifat menyeluruh, yang memandang semua yang ada sebagai suatu
kebutuhan, bukan suatu kumpulan unsur-unsur lepas (Armahedi Mazhar, 1983).

Praktik meditasi dan kontemplasi yang diajarkan oleh Ibnu Arabi memberikan alat yang
efektif untuk meredakan stres dan meningkatkan kesadaran diri. Dengan merenung dalam,
individu dapat menemukan ketenangan batin dan mengatasi gangguan mental. la berpendapat
bahwa tasawuf adalah mengikat diri dengan kelakuan baik melalui syari'ah, baik yang zahir
maupun batin, esensinya terfokus pada akhlak (Muhyi al-Din Ibn ‘Arabi, t.th).

Konsep penerimaan diri dalam ajaran sufisme dapat menjadi kunci untuk mengurangi
tekanan psikologis. Dengan menerima diri sepenuhnya, individu dapat membangun fondasi
kesehatan mental yang kuat dan mengatasi perasaan tidak adekuat.

Pengalaman keagamaan dalam kajian tasawuf, khususnya pengalaman magédm dan
hél, dari sudut kesehatan mental telah melahirkan sikap, tingkah laku, pikiran dan perasaan
beragama yang positif dan diaktualisasikan dalam perubahan sikap. Sufi diklasifikasikan orang
yang mempunyai mental yang sehat, karena hatinya selalu merasa tenang, aman dan tentram.
Hall dan Lindzey berpendapat bahwa sufi telah bertindak sebagai psikolog terapan (Calvin S.
Hall dan Gardnes Lindzey, 1993). Orang yang mentalnya sehat memiliki karakter utama seperti
sikap kepribadian yang baik terhadap diri sendiri, integrasi diri, otonomi diri dan persepsi
mengenai realitas (Yahya Jaya, 1994). Sikap positif tersebut lebih cenderung dimiliki oleh orang
yang menjalankan ajaran agama secara integral dan komprehensif serta mempunyai
pengalaman-pengalaman keagamaan yang tidak dimiliki oleh orang kebanyakan. Untuk sampai
pada pemahaman dan pengalaman agama tersebut, seseorang harus mematuhi ritual dan sikap
tertentu dalam ajaran agama, yang secara spesifik dapat ditemukan dalam khazanah intelektual
tasawuf dengan ide-ide tentang magam dan héinya (Syafwan Rozi, 2018).

Keterkaitan antara spiritualitas dan kesehatan mental, sebagaimana diajarkan oleh lbnu
Arabi, menunjukkan bahwa memiliki hubungan yang dalam dengan Yang Maha Kuasa dapat
memberikan dukungan dan ketenangan. Keberadaan spiritual dapat menjadi sumber kekuatan
dalam menghadapi tantangan hidup.

Melalui pandangan kesatuan eksistensi, meditasi sufistik, penerimaan diri, dan
hubungan spiritual, dapat dilihat bahwa ajaran sufisme menawarkan kerangka kerja yang
berharga untuk memahami dan mengatasi tantangan kesehatan mental. Penting untuk
mengakui bahwa setiap individu unik, dan pendekatan ini mungkin tidak universal. Meskipun
demikian, hasil temuan ini menunjukkan bahwa konsep-konsep sufi dapat memberikan inspirasi
dan panduan praktis bagi mereka yang mencari kesehatan mental yang lebih baik. Dengan
mengadopsi pemikiran Ibnu Arabi, kita dapat merintis jalan menuju keseimbangan mental dalam
kehidupan sehari-hari. Referensi dari karya-karya Ibnu Arabi, seperti "Fusus al-Hikam" dan "Al-
Futuhat al-Makkiyah", memperkuat landasan kebijaksanaan sufi yang dapat memberikan
manfaat positif bagi pikiran dan jiwa kita.

737



KESIMPULAN

Dalam menggali inspirasi dari warisan sufisme Ibnu Arabi untuk kesehatan mental,
artikel ini telah menyajikan temuan yang bernilai. Konsep kesatuan eksistensi menunjukkan
jalan untuk menemukan ketenangan dalam keberadaan saat ini, sementara praktik meditasi dan
kontemplasi sufistik memberikan alat praktis untuk meredakan stres dan meningkatkan
kesadaran diri.

Penerimaan diri, sebagai landasan ajaran sufisme, muncul sebagai kunci untuk
mengurangi tekanan psikologis dan membangun fondasi kesehatan mental yang kuat.
Keterkaitan spiritualitas dengan kesehatan mental menyoroti pentingnya hubungan yang dalam
dengan Yang Maha Kuasa sebagai sumber dukungan dan ketenangan.

Melalui pemahaman konsep-konsep ini, kita dapat merintis jalan menuju keseimbangan
mental dalam kehidupan sehari-hari. Meskipun tidak ada pendekatan satu ukuran untuk semua,
ajaran Ibnu Arabi memberikan panduan berharga bagi mereka yang mencari inspirasi untuk
kesehatan mental yang lebih baik.

Dengan merangkul warisan kebijaksanaan sufisme, kita dapat memperkaya kehidupan
kita, menemukan makna yang lebih dalam, dan membuka diri terhadap potensi untuk
pertumbuhan dan penyembuhan. Sebagai penutup, mari kita bersama-sama menjelajahi
kedalaman sufisme Ibnu Arabi, menemukan cahaya bagi pikiran dan jiwa kita dalam perjalanan
menuju kesehatan mental yang berkelanjutan.

DAFTAR PUSTAKA

Aboebakar Atjeh, Ibn ‘Arabi: Tokoh Tasawwuf dan Filsafat Agama, Jakarta: Tintamas, 1969

Armahedi Mazhar, Integralisme Sebuah Rekontruksi Filsafat Islam, Bandung: Pustaka Bandung,
1983

Calvin S. Hall dan Gardnes Lindzey, Teori-Teori Psikodinamis (Klinis), penerjemah Yustinus,
judul asli “Theories of Personality”, Yogyakarta: Kanisius, 1993

H.A.R. Gibb and J.H. Kramers, Shorter Encyclopaedia of Islam, Leiden: E.J. Brill, 1974

Harun Nasution, Falsafat dan Misticisme dalam Islam,Jakarta: Bulan Bintang, 1973

lbn ‘Arabi, Tafsir al-Qur'an al-Karim, Beirut: Dar al-Yaqdziyah al-‘Arabiyah, 1367 H

Moulvi S.A.Q. Husaini, Ibn ‘Arabi: The Great Muslim Mystic and Thinker, Lahore: Muhammad
Ashraf. 1931

Muhyi al-Din Ibn ‘Arabi , al-Futihéat al-Makkiyyah, Beirut: Dar al-Fikr, t.th, jilid 2

Yahya Jaya, Spiritualisasi Islam dalam Menumbuhkembangkan Kepribadian dan Kesehatan
Mental, Jakarta: Ruhama, 1994

Syafwan Rozi, Tasawuf dan Psikologi Tinjaun Psikologi Kesehatan Mental Terhadap Konsep
Magam dan Hal dalam Tasawuf Ibn ‘Arabi, (Bukittinggi: IAIN Sjech Djamil Djambek,
2018), h. 12-13

738



739



