
 
   

 
e-ISSN: 2988-6287  

 
 

15 
 

 
 

  
 

 
 

 
 

  
 

 
This article delves into the fundamental components of educational scholarship, focusing on the 
concept of human nature within the realm of Islamic thought. Recognizing five key elements in 
educational studies—namely, the concept of humanity, educational goals, learners, educators, 
and the learning process—the article places particular emphasis on the concept of humanity. 
Human beings, considered unique and enigmatic creatures, possess the dual capacity to be 
educated (as learners) and to educate (as educators), making them central to the aims and 
processes of education. The article draws from various perspectives, including philosophical and 
Quranic viewpoints, to elucidate the profound nature of humanity. From a philosophical 
standpoint, ancient Greek philosophers such as Plato and Aristotle are invoked to explore the 
complexities of the human body and soul. Islamic philosophers like Ibn 'Arabi and Al-Farabi are 
also referenced to highlight the significance of human intellect and spirituality. In the context of 
Islam, the quest for self-discovery through intellectual capabilities becomes imperative. The 
Quranic perspective underscores the importance of contemplating one's essence and encourages 
seeking truth through reference to the Quran as the foundational framework for Islamic thought. 
Methodologically, this article adopts a literature review approach, specifically a critical descriptive 
analysis. Drawing from a range of educational experts' articles and journals, the research aims to 
unravel the Quranic perspective on the essence of humanity. The results and discussions section 
explores the linguistic and terminological origins of the term "human" in various languages, 
emphasizing the dual material and spiritual nature of human existence. Noteworthy philosophical 
perspectives from ancient Greek philosophers to Islamic scholars such as Al-Farabi are 
presented to underscore the intricacies of the relationship between the body and soul. The article 
also delves into the Quranic and Hadith narratives on the creation of humanity, elucidating the two 
stages of human creation: the first being the creation of the first human (Adam), and the second 
involving the descent of humanity from Adam. The Quranic verses and Hadith are cited to explain 
the intricate stages of human formation from clay to the infusion of the divine spirit, providing a 
comprehensive understanding of the process. In conclusion, this article offers a comprehensive 
exploration of the concept of human nature from philosophical and Quranic perspectives, 
shedding light on the profound nature of human existence and its significance in the realm of 
education.  

Keywords: Concept of humanity, Creation of humanity, Quranic perspective. 
 

                                                           
1 Korespondensi Penulis 

  
      

 
 

ananda.arifan@gmail.com

 
wedraaprisoniain@gmail.com

HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 1 No. 6 2023, hal. 15-22

KAJIAN TENTANG MANUSIA

Arifan Ananda *1

Universitas Islam Negeri Sjech M.Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia

Wedra Aprison
Universitas Islam Negeri Sjech M.Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia

Abstract

mailto:ananda.arifan@gmail.com
mailto:wedraaprisoniain@gmail.com


 
 

16 
 

 
 
PENDAHULUAN 

Dalam keilmuan pendidikan ada lima bagian pokok pendidikan yang penting dikaji dan 

dipelajari, yaitu konsep tentang manusia, tujuan pendidikan, peserta didik, pendidik, dan proses 

pembelajaran. Yang sangat pokok dan substansial dari kelima komponen keilmuan pendidikan ini 

adalah konsep tentang manusia, karena manusia adalah makhluk yang dapat dididik (peserta didik) dan 

bisa mendidik (pendidik) serta kepadanya proses pembelajaran dan tujuan pendidikan dimaksudkan 

dan ditujukan. (Amir, 2009) 

Manusia adalah salah satu dari sekian banyak makhluk ciptaan Tuhan yang diberikan banyak 

kelebihan dari makhluk yang lain, selain karena keistimewaannya manusia juga makhluk yang unik dan 

utuh. Manusia sebagai makhluk filosofis memang tidak ada habisnya dibahas oleh para pemikir dari 

zaman Yunani sampai zaman sekarang. Kerumitan organisasi tubuhnya beserta substansi non material 

yang imanen dalam dirinya yang sulit di terjemahkan oleh nalar menjadi penegas bahwa 

mendeskripsikan manusia bukanlah perkara mudah. Tidaklah salah ketika manusia diposisikan sebagai 

makhluk misterius. Namun pada posisi itu pula manusia menjadi kajian yang menarik untuk dibahas dan 

hampir semua lembaga pendidikan tinggi mengkaji tentang manusia, karya dan dampak karyanya 

terhadap dirinya sendiri, masyarakat dan lingkungan hidupnya. (Saihu, 2019) 

Dalam Al-Qur’an banyak ditemukan gambaran yang membicarakan tentang manusia dan 

makna filosofis dari penciptaannya. Manusia merupakan makhluk-Nya paling sempurna dan sebaik-baik 

ciptaan yang dilengkapi dengan akal pikiran.Dalam hal ini Ibn ‘Arabi misalnya menggambarkan hakikat 

manusia dengan mengatakan bahwa,”tak ada makhluk Allah yang lebih sempurna kecuali manusia, 

yang memiliki daya hidup, mengetahui, berkehendak, berbicara, melihat, mendengar, berfikir, dan 

memutuskan. Manusia adalah makhluk yang sangat penting, karena dilengkapi dengan semua 

pembawaan atau fitrahnya dan syarat-syarat yang diperlukan untuk mengemban tugas dan fungsinya 

sebagi makhluk Allah di muka bumi. (Muhlasin, 2019) 

Dalam perspektif Islam pencarian jati diri manusia melalui kemampuan berpikirnya menjadi 

keharusan. Beberapa penegasan Al-Qur’an mengisyaratkan agar manusia selalu memikirkan hakikat 

dirinya. Tentu saja karena keterbatasannya, manusia diharuskan untuk berupaya mencari dan menggali 

sumber kebenaran yang lebih valid dibanding dengan kemampuan berpikirnya saja, yakni dengan 

mengacu pada Al-Qur’an sebagai kerangka dasar pemikiran Islam. Dalam konteks itulah, tulisan ini 

akan mencoba mengungkap salah satu perspektif Al-Qur’an mengenai hakikat manusia, yakni 

menyajikan telaah atas konsep manusia. (Priatna & Ratnasih, 2017) 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian  penulisan  artikel  ini  menggunakan  metode  studi  kepustakaan.  Studi 

kepustakaan   ialah   proses   mengumpulkan   data   dengan   cara   mengumpulkan   data 

kepustakaan  yaitu  literature  kepustakaan  dari  dalam  buku,  artikel  dan  jurnal.  Dalam penelitian  ini  

penulis  menggunakan  pendekatan  deskriptif  kritis  dengan mendahulukan analisis sumber data. 



 
 

17 
 

Sumber data artikel ini berasal dari beberapa artikel atau jurnal yang ditulis oleh pakar pendidikan yang 

memiliki pengalaman. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Secara bahasa manusia berasal dari bahasa Sansekerta dari kata “manu” atau bahasa latin 

“mens”, yang berarti berfikir, berakal, budi atau makhluk yang berakal budi. Secara istilah manusia 

dapat diartikan sebuah konsep atau sebuah fakta, sebuah gagasan atau realitas, sebuah kelompok atau 

seorang individu. Manusia adalah makhluk material dan makhluk spiritual. Dinamika manusia tidak 

tinggal diam karena manusia sebagai dinamika selalu mengaktivisasikan dirinya.  

Definisi manusia, menurut ahli filsafat Yunani kuno, makhluk yang terdiri dari tubuh dan jiwa 

yang di antara keduanya, oleh Plato (427-347 SM), dipandang sebagai dua kenyataan yang harus 

dipisahkan. Jiwa bersifat kekal dan tubuh tidak bersifat kekal, karenanya tubuh lebih rendah 

kedudukannya dari pada jiwa. Manusia ideal menurutnya, jika ia dapat mengejar kemurnian rohani 

dengan cara melepaskan jiwa dari kesenangan dunia. Aristoteles (384-322 SM), memandang tubuh dan 

jiwa sebagai dua aspek dari substansi yang saling berhubungan. Tubuh adalah materi, sedangkan jiwa 

itu bentuk. Karena bentuk tidak akan pernah lepas dari materi, maka pada saat manusia mati jiwanya 

akan hancur. 

Al-Farabi (872-950 M), seorang filosof Islam, mengemukakan definisi yang sama yakni dengan 

filosof Yunani kuno tentang manusia, yakni sebagai makhluk yang terdiri dari unsur jasad dan jiwa. 

Sama halnya dengan Plato (427-347 SM), menurut al-Farabi (872-950 M), jiwa tidak fana oleh sebab 

kematin jasad. Namun, bagi Plato, jiwa sudah ada sebelum adanya jasad, sedang al-Farabi 

memandang jiwa berasal dari akal aktif yang telah memberikan bentuk kepada jasad sebagai materi 

manakala jasad telah siap menerima jiwa di dalam kandungan. Jadi bagi al-Farabi, jiwa merupakan 

substansi yang berdiri sendiri, berbeda dengan aristoteles yang memandang jiwa dan jasad sebagai 

satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Jiwa, menurut al-Farabi (872-950 M) mempunyai sejumlah 

daya yaitu daya penggerak, daya mengetahui, dan daya berfikir. (Febriliyani, 2018) 

Dalam pandangan Islam, manusia itu makhluk yang mulia dan terhormat di sisi-Nya, yang 

diciptakan Allah dalam bentuk yang amat baik. Manusia diberi akal dan hati, sehingga dapat memahami 

ilmu yang diturunkan Allah, berupa Al-Qur’an menurut sunah rasul. Dengan ilmu manusia mampu 

berbudaya. Allah menciptakan manusia dalam keadaan sebaik-baiknya (at-Tin :4). Namun demikian, 

manusia akan tetap bermartabat mulia kalau mereka sebagai khalifah makhluk alternatif tetap hidup 

dengan ajaran Allah. Karena ilmunya itulah manusia dilebihkan (bisa dibedakan) dengan makhluk 

lainnya, dan Allah menciptakan manusia untuk berhidmat kepada-Nya. 

 
Proses Penciptaan Manusia Menurut Alqur’an dan Hadist 

Proses kejadian manusia menurut Alquran menguraikan tentang kejadian manusia dalam dua 

tahap. Tahap pertama adalah tentang bagaimana kejadian manusia pertama. Dan tahap kedua tentang 

kejadian manusia keturunan dari manusiai pertama tadi. Tentang kejadian manusia pertama Alquran 

menjelaskan, Pertama, permulaannya dijadikan Allah seorang manusia (Adam), setelah itu baru 

dijadikan Allah istrinya (Siti Hawa) dari bahan yang sama. Dari kedua manusia inilah dikembangbiakan 



 
 

18 
 

keturunannya yang banyak. Kedua, yang mula-mula di jadikan Allah ini adalah jasadnya, yang 

dijadikannya dari pada tanah. Ketiga, setelah kejadian jasad ini sempurna barulah ditiupkan oleh Allah 

ke dalamanya ruh ciptaanNya. 

Adapun tentang kejadian manusia keturunan manusia pertama, Alquran menjelaskan, Pertama, 

keturunan manusia pertama ini dijadikan Allah dari mani. Kedua, air yang dijelaskan Alquran adalah air 

mani yang memancar dan bercampur dari pihak laki-laki. Tampaknya unsur “campuran” yang dikatakan 

Alquran itulah yang menentukan. Alquran lebih jauh mengatakan bahwa sperma yang subur bagian dari 

air mani yang mencucur itu. Ketiga, menurut informasi Alquran, bahwa sel yang akan jadi manusia 

disimpan dalam suatu tempat (qarār), yaitu disekitar daerah kandungan ibu. Tempat ini merupakan 

tempat yang aman, yaitu tempat yang stabil dan serasi. Kemudian, sudah tentu menunjukan tempat 

dimana anak manusia bisa berkembang, yaitu kandungan. Dalam kandungan ini anak akan 

berkembang dengan baik dan sempurna sampai nanti lahir kedunia. Keempat, perkembangan didalam 

rahim ibunya berlangsung sangat bertahap, yaitu air mani menjadi segumpal darah, darah ini menjadi 

sekerat daging, dari daging oleh Allah SWT dijadikan tulang, tulang itu dibalut dengan daging lagi, 

sesudah itu terbentuklah makhluk yang lain yang sifatnya dari yang diproses tadi, yaitu manusia. 

Kelima, setelah sampai pada waktunya manusia yang ada dalam rahim ibunya akan lahir sebagai bayi. 

Proses kejadian manusia menurut al- Hadiṡ pada dasarnya sama dengan proses kejadian fisik 

manusia menurut Alquran, karena jika dilihat kedudukan al-Hadiṡ adalah sebagai bayān at-tafsil. Sama 

halnya dengan Alquran, al-Hadiṡ juga menjelaskan proses kejadian jasmani manusia melalui dua tahap, 

yaitu pertama, kejadian manusia pertama adalah Adam. Setelah kejadian jasmani adam sempurna 

barulah ditiupkan ruh ciptaan Allah. Di dalam Alquran dijelaskan bahwa Adam diciptakan oleh Allah dari 

tanah yang kering kemudian dibentuk oleh Allah dengan bentuk sebaik-baiknya. Setelah sempurna 

maka Allah tiupkan ruh kepadaya maka dia menjadi hidup. Hal ini ditegaskan oleh Allah di dalam firman-

Nya ( SQ. As-Sajdah (32): 7): Artinya: “Yang membuat sesuatu yang Dia ciptakan sebaik-baiknya dan 

Yang memulai penciptaan manusia dari tanah”. Kemudian, (SQ. Al-Hijr (15) : 26) Artinya: “Dan 

sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia (Adam) dari tanah liat kering (yang berasal) dari 

lumpur hitam yang diberi bentuk”. Selanjutnya, (QS. Al-Mu‟minun – 12-16). Artinya: “Sesungguhnya 

kami telah menciptakan manusia dari suatu saripati (berasal) dari tanah. Kemudian kami jadikan saripati 

itu air mani (yang disimpan) dalam tempat yang kokoh (rahim). Kemudian, air mani itu Kami jadikan 

segumpal darah, lalu segumpal darah itu Kami jadikan segumpal daging, lalu segumpal daging itu Kami 

jadikan tulang belulang, lalu tulang belulang itu Kami bungkus dengan daging. Kemudian kami jadikan 

dia makhluk yang (berbentuk) lain. Maha suci Allah, Pencipta yang paling baik. Kemuidian sesudah itu, 

sesungguhnya kamu benar-benar akan mati. Kemudian, sesungguhnya kamu sekalian akan 

dibangkitkan (dari kuburmu) di hari kiamat.” (QS. Al-Mu‟minun – 12-16). 

Dalam Saḥiḥ Imām Bukhāri dan Imām Muslim, ada sebuah hadis riwayat dari Ibn Masūd ra, dia 

berkata, Rasūlullāh Sallallāhu’alaihi wasallam pernah menceritakan kepada kami – beliau tentu saja 

seorang yang benar perkataannya dan dapat dipercaya. 

“Telah bercerita kepada kami Al- Hasan ibn ar-Rabi ʻ telah bercerita kepada kami Abū al- ahwas 
dari al- Aʻmasy dari Zaid ibn Wahb berkata „ Abdullāh telah bercerita kepada kami Rasūlullāh 



 
 

19 
 

Sallallāhu 'alaihi wasallam, dia adalah orang yang jujur lagi dibenarkan, bersabda: 
"Sesungguhnya setiap orang dari kalian dikumpulkan dalam penciptaannya ketika berada di 
dalam perut ibunya selama empat puluh hari, kemudian menjadi 'alaqah (zigot) selama itu pula 
kemudian menjadi mutgah (segumpal daging), selama itu pula kemudian Allah mengirim 
malaikat yang diperintahkan empat ketetapan dan dikatakan kepadanya, tulislah amalnya, 
rezekinya, ajalnya dan sengsara dan bahagianya lalu ditiupkan ruh kepadanya. Dan sungguh 
seseorang dari kalian akan ada yang beramal hingga dirinya berada dekat dengan surga 
kecuali sejengkal saja lalu dia didahului oleh catatan (ketetapan taqdir) hingga dia beramal 
dengan amalan penghuni neraka dan ada juga seseorang yang beramal hingga dirinya berada 
dekat dengan neraka kecuali sejengkal saja lalu dia didahului oleh catatan (ketetapan taqdir) 
hingga dia beramal dengan amalan penghuni surga". (Febriliyani, 2018) 

 
Konsep Tentang Manusia 

Sedikitnya ada enam konsep yang digunakan Al-Qur’an untuk menunjuk pada makna manusia, 

namun secara khusus memiliki penekanan pengertian yang berbeda. Perbedaan tersebut dapat dilihat 

pada konsep berikut: 

1. Konsep Abd Allah 

Beda dari Darwinisme, Al-Qur’an dengan tegas menyatakan bahwa manusia adalah ciptaan 

Allah. Dalam kontek ini manusia dipossikan sesuai dengan hakikat penciptaanya dalam surat Az-

Zariat: 56. Artinya: Dan tidak Aku jadikan jin dan manusia kecuali untuk mengabdi kepadaku” 

Secara hierarkis, abd atau abdi berada dalam kedudukan yang paling rendah. Ia menjadi milik 

dan hamba “Tuan” nya. Di antara sikap seorang hamba yang harus diperlihatkan kepada tuannya, 

adalah sikap tunduk, patuh dan taat. Semuanya tanpa pamrih. Sikap seperti menjadi indikator utama 

dalam penilaian tuan terhadap hambanya. Apakah ia termasuk seorang hamba yang taat dan setia 

atau menentang.  

Sebagai hamba Allah, manusia merupakan makhluk ciptaan Allah SWT yang kecil dan tak 

memiliki kekuasaan. Tugas Abdullah hanya menyembah kepada-Nya dan berpasrah diri kepada-

Nya. Menyembah Allah Swt dengan arti sempit mengerjakan salat, puasa, zakat dll. Namun, dalam 

arti luas sebagai hamba mempunyai kewajiban atas hablu minannas (hubungan muamalat atau 

sosial antar manusia) dan hablu mina Allah (hubungan baik antara hamba dengan Allah SWT).  

Kedudukan khalifah dimuka bumi sangatlah besar tanggungjawabnya dan otoritas yang sangat 

besar. Sebagai khalifah, manusia diberi tangung jawab terhadap alam dan umat. Sebagai wakil 

Tuhan manusia juga diberi otoritas ketuhanan; menyebarkan rahmat Tuhan, menegakkan 

kebenaran, membasmi kebatilan, menegakkan keadilan, dan bahkan diberi otoritas untuk 

menghukum mati manusia. Sebagai hamba manusia adalah kecil, tetapi sebagai khalifah Allah, 

manusia memiliki fungsi yang sangat besar dalam menegakkan sendi-sendi kehidupan di muka 

bumi. Oleh karena itu, manusia dilengkapi Tuhan dengan kelengkapan psikologis yang sangat 

sempurna, akal, hati, syahwat dan hawa nafsu, yang kesemuanya sangat memadai bagi manusia 

untuk menjadi makhluk yang sangat terhormat dan mulia, disamping juga sangat potensil untuk 

terjerumus hingga pada posisi lebih rendah dibanding binatang. 



 
 

20 
 

Ketika memerankan fungsinya sebagai khalifah Allah di muka bumi, ada dua peranan penting 

yang diamanahkan dan dilaksanakan manusia sampai hari kiamat. Pertama, memakmurkan bumi. 

Kedua, memelihara bumi dari upaya-upaya perusakan yang datang dari pihak manapun. Sebagai 

Khalifah dimuka bumi Allah berfirman QS. Al-Baqarah: 30 : Artinya: "Ingatlah ketika Tuhanmu 

berfirman kepada Para Malaikat: "Sesungguhnya aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka 

bumi." mereka berkata: "Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan 

membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah, Padahal Kami Senantiasa bertasbih 

dengan memuji Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya aku 

mengetahui apa yang tidak kamu ketahui." 

 
2. Konsep al-Basyar 

Kata al-Basyar dinyatakan dalam Al-Qur’an sebanyak 36 kali dan tersebar dalam 26 surat. 

Secara etimologi al-Basyar juga artikan sebagai persentuhan kulit antara laki-laki dan perempuan. 

Makna ini dapat dipahami bahwa manusia merupakan makhluk yang memiliki segala sifat 

kemanusiaan yang terbatas, seperti makan, minum, seks, keamanan, kebahagiaan, dan lain 

sebagainya. Penunjukkan kata al-Basyar ditunjukan Allah kepada seluruh manusia tanpa kecuali. 

Demikian pula halnya dengan para rasul-rasul-Nya. Hanya saja kepada mereka diberikan wahyu, 

sedangkan kepada manusia umumnya tidak diberikan.  

Berdasarkan konsep al- Basyar, manusia tak jauh berbeda dengan makhluk biologis lainnya. 

Dengan demikian kehidupan manusia terikat kepada kaidah-kaidah prinsip kehidupan biologis lain 

seperti berkembang biak, mengalami fase pertumbuhan dan perkembangan dalam mencapai tingkat 

kematangan serta kedewasaan.  

Manusia dalam konsep al-Basyr ini dapat berubah fisik, yaitu semakin tua fisiknya akan 

semakin lemah dan akhirnya meninggal dunia. Dan dalam konsep al-Basyr ini juga dapat tergambar 

tentang bagaimana seharusnya peran manusia sebagai makhluk biologis. Bagaimana dia berupaya 

untuk memenuhi kebutuhannya secara benar sesuai tuntunan Penciptanya yakni dalam memenuhi 

kebutuhan primer, sekunder dan tersier. 

 
3. Konsep al-Insan 

Kata al-Insan yang berasal dari kata al-uns, dinyatakan dalam al-Qur’an sebanyak 73 kali dan 

tersebar dalam 43 surat. Secara etimologi, al-Insan dapat diartikan harmonis, lemah lembut, tampak, 

atau pelupa. Dan ada juga dari akar kata Naus yang mengandung arti “pergerakan atau dinamisme”. 

Merujuk pada asal kata al- Insan dapat kita pahami bahwa manusia pada dasarnya memiliki potensi 

yang positif untuk tumbuh serta berkembang secara fisik maupun mental spiritual. Di samping itu, 

manusia juga dibekali dengan sejumlah potensi lain, yang berpeluang untuk mendorong ia ke arah 

tindakan, sikap, serta perilaku negatife dan merugikan.  

Al-Insan dihubungkan dengan keistimewaan manusia sebagai khalifah dan pemikul amanah, 

yang dapat dipahami melalui: Pertama, Manusia dipandang sebagai makhluk unggulan atau puncak 

penciptaan Tuhan. Keunggulannya terletak pada wujud kejadiannya sebagai makhluk yang 



 
 

21 
 

diciptakan dengan sebaik-baik penciptaan yang berbeda dengan hewani. Seperti yang digambarkan 

dalam surat At-Tiin: 4. Artinya: Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang 

sebaik-baiknya. 

Kedua, manusia adalah makhluk yang memikul amanah yang terdapat dalam Alqur’an surat :al 

Ahzab :72 Artinya: Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanat kepada langit, bumi dan 

gunung-gunung, maka semuanya enggan untuk memikul amanat itu dan mereka khawatir akan 

mengkhianatinya, dan dipikullah amanat itu oleh manusia. Sesungguhnya manusia itu amat zalim 

dan amat bodoh. 

 
4. Konsep an-Nas 

Kata an-Nas dinyatakan dalam Al-Qur’an sebanyak 240 kali dan tersebar dalam 53 surat. Kosa 

kata An- Nas dalam Al-Qur’an umumnya dihubungkan dengan fungsi manusia sebagai makhluk 

sosial. Manusia diciptakan sebagai makhluk bermasyarakat, yang berawal dari pasangan laki-laki 

dan wanita kemudian berkembang menjadi suku dan bangsa untuk saling kenal mengenal 

“berinterksi”. 

Tentunya sebagai makhluk sosial manusia harus mengutamakan keharmonisan bermasyarakat. 

Manusia harus hidup ber-sosial artinya tidak boleh sendiri-sendiri, karena manusia tidak bisa hidup 

sendiri. Jika kita kembali ke asal mula terjadinya manusia yang bermula dari pasangan laki-laki dan 

wanita (Adam dan Hawa), dan berkembang menjadi masyarakat, ini menunjukkan bahwa manusia 

harus hidup bersaudara dan tidak boleh saling menjatuhkan. Inilah sebenarnya fungsi manusia 

dalam konsep an-Naas. Mengenai asal kejadian keturunan umat manusia, dijelaskan dalam surat 

QS. an-Nisa‟ ayat 1, Allah SWT, berfirman: Artinya: Hai sekalian manusia, bertakwalah kepada 

Tuhan-mu yang telah menciptakan kamu dari diri yang satu, dan daripadanya Allah menciptakan 

isterinya; dan daripada keduanya Allah memperkembang biakkan laki-laki dan perempuan yang 

banyak. Dan bertakwalah kepada Allah yang dengan (mempergunakan) nama-Nya kamu saling 

meminta satu sama lain, dan (peliharalah) hubungan silaturahim. Sesungguhnya Allah selalu 

menjaga dan mengawasi kamu. (QS. an-Nisa‟ : 1). 

 
5. Konsep Bani Adam 

Al-Qur'an mempergunakan istilah ini, terutama dalam rangka mengingatkan asal-usulnya yang 

berkaitan dengan kisah Adam yang pernah dijerumuskan oleh setan ke dalam tindakan yang 

dilarang Tuhan dalam QS. al-A‟raaf: 27 Allah berkata; Artinya: Hai anak Adam, janganlah sekalikali 

kamu dapat ditipu oleh syaitan sebagaimana ia telah mengeluarkan kedua ibu bapamu dari surga, ia 

menanggalkan dari keduanya pakaiannya untuk memperlihatkan kepada keduanya auratnya. 

Sesungguhnya ia dan pengikutpengikutnya melihat kamu dan suatu tempat yang kamu tidak bisa 

melihat mereka. Sesungguhnya Kami telah menjadikan syaitan-syaitan itu pemimpin- pemimpim bagi 

orang-orang yang tidak beriman. (Muhlasin, 2019) 

 

 



 
 

22 
 

KESIMPULAN 

Manusia adalah salah satu dari sekian banyak makhluk ciptaan Tuhan yang diberikan banyak 

kelebihan dari makhluk yang lain, selain karena keistimewaannya manusia juga makhluk yang unik dan 

utuh. Dalam Al-Qur’an banyak ditemukan gambaran yang membicarakan tentang manusia dan makna 

filosofis dari penciptaannya. Manusia merupakan makhluk-Nya paling sempurna dan sebaikbaik ciptaan 

yang dilengkapi dengan akal pikiran. Kemudian Proses kejadian manusia terdiri  dalam dua tahap. 

Tahap pertama adalah tentang bagaimana kejadian manusia pertama. Dan tahap kedua tentang 

kejadian manusia keturunan dari manusia pertama. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Amir, D. (2009). Konsep manusia dalam sistem pendidikan islam. 188–200. 
Febriliyani, F. (2018). Proses Penciptaan Manusia dalam Perspektif Hadis. 1–118. 
Muhlasin. (2019). Idarotuna,Vol. 1.No. 2.April2019. 1(2), 46–60. 
Priatna, T., & Ratnasih, T. (2017). Konsep Manusia Ahsani Taqwim Dan Refleksinya Dalam Pendidikan 

Islam. Artikel Ilmiah, 16. 
Saihu, S. (2019). Konsep Manusia Dan Implementasinya Dalam Perumusan Tujuan Pendidikan Islam 

Menurut Murtadha Muthahhari. Andragogi: Jurnal Pendidikan Islam Dan Manajemen 
Pendidikan Islam, 1(2), 197–217. https://doi.org/10.36671/andragogi.v1i2.54 
 


