HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 1 No. 6 2023, hal. 15-22 e-ISSN: 2988-6287

KAJIAN TENTANG MANUSIA

Arifan Ananda *!
Universitas Islam Negeri Sjech M.Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia
ananda.arifan@gmail.com

Wedra Aprison
Universitas Islam Negeri Sjech M.Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia
wedraaprisoniain@gmail.com

Abstract
This article delves into the fundamental components of educational scholarship, focusing on the
concept of human nature within the realm of Islamic thought. Recognizing five key elements in
educational studies—namely, the concept of humanity, educational goals, learners, educators,
and the learning process—the article places particular emphasis on the concept of humanity.
Human beings, considered unique and enigmatic creatures, possess the dual capacity to be
educated (as learners) and to educate (as educators), making them central to the aims and
processes of education. The article draws from various perspectives, including philosophical and
Quranic viewpoints, to elucidate the profound nature of humanity. From a philosophical
standpoint, ancient Greek philosophers such as Plato and Aristotle are invoked to explore the
complexities of the human body and soul. Islamic philosophers like Ibn 'Arabi and Al-Farabi are
also referenced to highlight the significance of human intellect and spirituality. In the context of
Islam, the quest for self-discovery through intellectual capabilities becomes imperative. The
Quranic perspective underscores the importance of contemplating one's essence and encourages
seeking truth through reference to the Quran as the foundational framework for Islamic thought.
Methodologically, this article adopts a literature review approach, specifically a critical descriptive
analysis. Drawing from a range of educational experts' articles and journals, the research aims to
unravel the Quranic perspective on the essence of humanity. The results and discussions section
explores the linguistic and terminological origins of the term "human" in various languages,
emphasizing the dual material and spiritual nature of human existence. Noteworthy philosophical
perspectives from ancient Greek philosophers to Islamic scholars such as Al-Farabi are
presented to underscore the intricacies of the relationship between the body and soul. The article
also delves into the Quranic and Hadith narratives on the creation of humanity, elucidating the two
stages of human creation: the first being the creation of the first human (Adam), and the second
involving the descent of humanity from Adam. The Quranic verses and Hadith are cited to explain
the intricate stages of human formation from clay to the infusion of the divine spirit, providing a
comprehensive understanding of the process. In conclusion, this article offers a comprehensive
exploration of the concept of human nature from philosophical and Quranic perspectives,
shedding light on the profound nature of human existence and its significance in the realm of
education.
Keywords: Concept of humanity, Creation of humanity, Quranic perspective.

1 Korespondensi Penulis

15


mailto:ananda.arifan@gmail.com
mailto:wedraaprisoniain@gmail.com

PENDAHULUAN

Dalam keilmuan pendidikan ada lima bagian pokok pendidikan yang penting dikaji dan
dipelajari, yaitu konsep tentang manusia, tujuan pendidikan, peserta didik, pendidik, dan proses
pembelajaran. Yang sangat pokok dan substansial dari kelima komponen keilmuan pendidikan ini
adalah konsep tentang manusia, karena manusia adalah makhluk yang dapat dididik (peserta didik) dan
bisa mendidik (pendidik) serta kepadanya proses pembelajaran dan tujuan pendidikan dimaksudkan
dan ditujukan. (Amir, 2009)

Manusia adalah salah satu dari sekian banyak makhluk ciptaan Tuhan yang diberikan banyak
kelebihan dari makhluk yang lain, selain karena keistimewaannya manusia juga makhluk yang unik dan
utuh. Manusia sebagai makhluk filosofis memang tidak ada habisnya dibahas oleh para pemikir dari
zaman Yunani sampai zaman sekarang. Kerumitan organisasi tubuhnya beserta substansi non material
yang imanen dalam dirinya yang sulit di terjemahkan oleh nalar menjadi penegas bahwa
mendeskripsikan manusia bukanlah perkara mudah. Tidaklah salah ketika manusia diposisikan sebagai
makhluk misterius. Namun pada posisi itu pula manusia menjadi kajian yang menarik untuk dibahas dan
hampir semua lembaga pendidikan tinggi mengkaji tentang manusia, karya dan dampak karyanya
terhadap dirinya sendiri, masyarakat dan lingkungan hidupnya. (Saihu, 2019)

Dalam Al-Quran banyak ditemukan gambaran yang membicarakan tentang manusia dan
makna filosofis dari penciptaannya. Manusia merupakan makhluk-Nya paling sempurna dan sebaik-baik
ciptaan yang dilengkapi dengan akal pikiran.Dalam hal ini Ibn ‘Arabi misalnya menggambarkan hakikat
manusia dengan mengatakan bahwa,’tak ada makhluk Allah yang lebih sempurna kecuali manusia,
yang memiliki daya hidup, mengetahui, berkehendak, berbicara, melihat, mendengar, berfikir, dan
memutuskan. Manusia adalah makhluk yang sangat penting, karena dilengkapi dengan semua
pembawaan atau fitrahnya dan syarat-syarat yang diperlukan untuk mengemban tugas dan fungsinya
sebagi makhluk Allah di muka bumi. (Muhlasin, 2019)

Dalam perspektif Islam pencarian jati diri manusia melalui kemampuan berpikimya menjadi
keharusan. Beberapa penegasan Al-Quran mengisyaratkan agar manusia selalu memikirkan hakikat
dirinya. Tentu saja karena keterbatasannya, manusia diharuskan untuk berupaya mencari dan menggali
sumber kebenaran yang lebih valid dibanding dengan kemampuan berpikimya saja, yakni dengan
mengacu pada Al-Quran sebagai kerangka dasar pemikiran Islam. Dalam konteks itulah, tulisan ini
akan mencoba mengungkap salah satu perspektif Al-Quran mengenai hakikat manusia, yakni
menyajikan telaah atas konsep manusia. (Priatna & Ratnasih, 2017)

METODE PENELITIAN

Penelitian penulisan artikel ini menggunakan metode studi kepustakaan. Studi
kepustakaan ialah  proses mengumpulkan data dengan cara mengumpulkan data
kepustakaan yaitu literature kepustakaan dari dalam buku, artikel dan jurnal. Dalam penelitian ini
penulis menggunakan pendekatan deskriptif kritis dengan mendahulukan analisis sumber data.

16



Sumber data artikel ini berasal dari beberapa artikel atau jurnal yang ditulis oleh pakar pendidikan yang
memiliki pengalaman.
HASIL DAN PEMBAHASAN

Secara bahasa manusia berasal dari bahasa Sansekerta dari kata “manu” atau bahasa latin
‘mens”, yang berarti berfikir, berakal, budi atau makhluk yang berakal budi. Secara istilah manusia
dapat diartikan sebuah konsep atau sebuah fakta, sebuah gagasan atau realitas, sebuah kelompok atau
seorang individu. Manusia adalah makhluk material dan makhluk spiritual. Dinamika manusia tidak
tinggal diam karena manusia sebagai dinamika selalu mengaktivisasikan dirinya.

Definisi manusia, menurut ahli filsafat Yunani kuno, makhluk yang terdiri dari tubuh dan jiwa
yang di antara keduanya, oleh Plato (427-347 SM), dipandang sebagai dua kenyataan yang harus
dipisahkan. Jiwa bersifat kekal dan tubuh tidak bersifat kekal, karenanya tubuh lebih rendah
kedudukannya dari pada jiwa. Manusia ideal menurutnya, jika ia dapat mengejar kemurnian rohani
dengan cara melepaskan jiwa dari kesenangan dunia. Aristoteles (384-322 SM), memandang tubuh dan
jiwa sebagai dua aspek dari substansi yang saling berhubungan. Tubuh adalah materi, sedangkan jiwa
itu bentuk. Karena bentuk tidak akan pernah lepas dari materi, maka pada saat manusia mati jiwanya
akan hancur.

Al-Farabi (872-950 M), seorang filosof Islam, mengemukakan definisi yang sama yakni dengan
filosof Yunani kuno tentang manusia, yakni sebagai makhluk yang terdiri dari unsur jasad dan jiwa.
Sama halnya dengan Plato (427-347 SM), menurut al-Farabi (872-950 M), jiwa tidak fana oleh sebab
kematin jasad. Namun, bagi Plato, jiwa sudah ada sebelum adanya jasad, sedang al-Farabi
memandang jiwa berasal dari akal aktif yang telah memberikan bentuk kepada jasad sebagai materi
manakala jasad telah siap menerima jiwa di dalam kandungan. Jadi bagi al-Farabi, jiwa merupakan
substansi yang berdiri sendiri, berbeda dengan aristoteles yang memandang jiwa dan jasad sebagai
satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Jiwa, menurut al-Farabi (872-950 M) mempunyai sejumlah
daya yaitu daya penggerak, daya mengetahui, dan daya berfikir. (Febriliyani, 2018)

Dalam pandangan Islam, manusia itu makhluk yang mulia dan terhormat di sisi-Nya, yang
diciptakan Allah dalam bentuk yang amat baik. Manusia diberi akal dan hati, sehingga dapat memahami
ilmu yang diturunkan Allah, berupa Al-Quran menurut sunah rasul. Dengan ilmu manusia mampu
berbudaya. Allah menciptakan manusia dalam keadaan sebaik-baiknya (at-Tin :4). Namun demikian,
manusia akan tetap bermartabat mulia kalau mereka sebagai khalifah makhluk alternatif tetap hidup
dengan ajaran Allah. Karena ilmunya itulah manusia dilebihkan (bisa dibedakan) dengan makhluk
lainnya, dan Allah menciptakan manusia untuk berhidmat kepada-Nya.

Proses Penciptaan Manusia Menurut Alqur'an dan Hadist

Proses kejadian manusia menurut Alquran menguraikan tentang kejadian manusia dalam dua
tahap. Tahap pertama adalah tentang bagaimana kejadian manusia pertama. Dan tahap kedua tentang
kejadian manusia keturunan dari manusiai pertama tadi. Tentang kejadian manusia pertama Alquran
menjelaskan, Pertama, permulaannya dijadikan Allah seorang manusia (Adam), setelah itu baru
dijadikan Allah istrinya (Siti Hawa) dari bahan yang sama. Dari kedua manusia inilah dikembangbiakan

17



keturunannya yang banyak. Kedua, yang mula-mula di jadikan Allah ini adalah jasadnya, yang
dijadikannya dari pada tanah. Ketiga, setelah kejadian jasad ini sempurna barulah ditiupkan oleh Allah
ke dalamanya ruh ciptaanNya.

Adapun tentang kejadian manusia keturunan manusia pertama, Alquran menjelaskan, Pertama,
keturunan manusia pertama ini dijadikan Allah dari mani. Kedua, air yang dijelaskan Alquran adalah air
mani yang memancar dan bercampur dari pihak laki-laki. Tampaknya unsur “campuran” yang dikatakan
Alquran itulah yang menentukan. Alquran lebih jauh mengatakan bahwa sperma yang subur bagian dari
air mani yang mencucur itu. Ketiga, menurut informasi Alquran, bahwa sel yang akan jadi manusia
disimpan dalam suatu tempat (qarar), yaitu disekitar daerah kandungan ibu. Tempat ini merupakan
tempat yang aman, yaitu tempat yang stabil dan serasi. Kemudian, sudah tentu menunjukan tempat
dimana anak manusia bisa berkembang, yaitu kandungan. Dalam kandungan ini anak akan
berkembang dengan baik dan sempurna sampai nanti lahir kedunia. Keempat, perkembangan didalam
rahim ibunya berlangsung sangat bertahap, yaitu air mani menjadi segumpal darah, darah ini menjadi
sekerat daging, dari daging oleh Allah SWT dijadikan tulang, tulang itu dibalut dengan daging lagi,
sesudah itu terbentuklah makhluk yang lain yang sifatnya dari yang diproses tadi, yaitu manusia.
Kelima, setelah sampai pada waktunya manusia yang ada dalam rahim ibunya akan lahir sebagai bayi.

Proses kejadian manusia menurut al- Hadis pada dasarnya sama dengan proses kejadian fisik
manusia menurut Alquran, karena jika dilihat kedudukan al-Hadis adalah sebagai bayan at-tafsil. Sama
halnya dengan Alquran, al-Hadis juga menjelaskan proses kejadian jasmani manusia melalui dua tahap,
yaitu pertama, kejadian manusia pertama adalah Adam. Setelah kejadian jasmani adam sempurna
barulah ditiupkan ruh ciptaan Allah. Di dalam Alquran dijelaskan bahwa Adam diciptakan oleh Allah dari
tanah yang kering kemudian dibentuk oleh Allah dengan bentuk sebaik-baiknya. Setelah sempurna
maka Allah tiupkan ruh kepadaya maka dia menjadi hidup. Hal ini ditegaskan oleh Allah di dalam firman-
Nya ( SQ. As-Sajdah (32): 7): Artinya: “Yang membuat sesuatu yang Dia ciptakan sebaik-baiknya dan
Yang memulai penciptaan manusia dari tanah”. Kemudian, (SQ. Al-Hijr (15) : 26) Artinya: “Dan
sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia (Adam) dari tanah liat kering (yang berasal) dari
lumpur hitam yang diberi bentuk”. Selanjutnya, (QS. Al-Mu“minun — 12-16). Artinya: “Sesungguhnya
kami telah menciptakan manusia dari suatu saripati (berasal) dari tanah. Kemudian kami jadikan saripati
itu air mani (yang disimpan) dalam tempat yang kokoh (rahim). Kemudian, air mani itu Kami jadikan
segumpal darah, lalu segumpal darah itu Kami jadikan segumpal daging, lalu sequmpal daging itu Kami
Jjadikan tulang belulang, lalu tulang belulang itu Kami bungkus dengan daging. Kemudian kami jadikan
dia makhluk yang (berbentuk) lain. Maha suci Allah, Pencipta yang paling baik. Kemuidian sesudah itu,
sesungguhnya kamu benar-benar akan mati. Kemudian, sesungguhnya kamu sekalian akan
dibangkitkan (dari kuburmu) di hari kiamat.” (QS. Al-Mu“minun — 12-16).

Dalam Sahih Imam Bukhari dan Imam Muslim, ada sebuah hadis riwayat dari lbn Mastd ra, dia
berkata, Rasilullah Sallallahu’alaihi wasallam pernah menceritakan kepada kami — beliau tentu saja
seorang yang benar perkataannya dan dapat dipercaya.

“Telah bercerita kepada kami Al- Hasan ibn ar-Rabi * telah bercerita kepada kami Abd al- ahwas
dari al- A'masy dari Zaid ibn Wahb berkata ,, Abdullah telah bercerita kepada kami Rasalullah

18



Sallallahu ‘alaihi wasallam, dia adalah orang yang jujur lagi dibenarkan, bersabda:
"Sesungguhnya setiap orang dari kalian dikumpulkan dalam penciptaannya ketika berada di
dalam perut ibunya selama empat puluh hari, kemudian menjadi 'alaqah (zigot) selama itu pula
kemudian menjadi mutgah (segumpal daging), selama itu pula kemudian Allah mengirim
malaikat yang diperintahkan empat ketetapan dan dikatakan kepadanya, tulislah amalnya,
rezekinya, ajalnya dan sengsara dan bahagianya lalu ditiupkan ruh kepadanya. Dan sungguh
seseorang dari kalian akan ada yang beramal hingga dirinya berada dekat dengan surga
kecuali sejengkal saja lalu dia didahului oleh catatan (ketetapan taqdir) hingga dia beramal
dengan amalan penghuni neraka dan ada juga seseorang yang beramal hingga dirinya berada
dekat dengan neraka kecuali sejengkal saja lalu dia didahului oleh catatan (ketetapan taqdir)
hingga dia beramal dengan amalan penghuni surga". (Febriliyani, 2018)

Konsep Tentang Manusia

Sedikitnya ada enam konsep yang digunakan Al-Qur'an untuk menunjuk pada makna manusia,
namun secara khusus memiliki penekanan pengertian yang berbeda. Perbedaan tersebut dapat dilihat
pada konsep berikut:
1. Konsep Abd Allah

Beda dari Darwinisme, Al-Qur'an dengan tegas menyatakan bahwa manusia adalah ciptaan
Allah. Dalam kontek ini manusia dipossikan sesuai dengan hakikat penciptaanya dalam surat Az-
Zariat: 56. Artinya: Dan tidak Aku jadikan jin dan manusia kecuali untuk mengabdi kepadaku”

Secara hierarkis, abd atau abdi berada dalam kedudukan yang paling rendah. la menjadi milik
dan hamba “Tuan” nya. Di antara sikap seorang hamba yang harus diperlihatkan kepada tuannya,
adalah sikap tunduk, patuh dan taat. Semuanya tanpa pamrih. Sikap seperti menjadi indikator utama
dalam penilaian tuan terhadap hambanya. Apakah ia termasuk seorang hamba yang taat dan setia
atau menentang.

Sebagai hamba Allah, manusia merupakan makhluk ciptaan Allah SWT yang kecil dan tak
memiliki kekuasaan. Tugas Abdullah hanya menyembah kepada-Nya dan berpasrah diri kepada-
Nya. Menyembah Allah Swt dengan arti sempit mengerjakan salat, puasa, zakat dil. Namun, dalam
arti luas sebagai hamba mempunyai kewajiban atas hablu minannas (hubungan muamalat atau
sosial antar manusia) dan hablu mina Allah (hubungan baik antara hamba dengan Allah SWT).

Kedudukan khalifah dimuka bumi sangatlah besar tanggungjawabnya dan otoritas yang sangat
besar. Sebagai khalifah, manusia diberi tangung jawab terhadap alam dan umat. Sebagai wakil
Tuhan manusia juga diberi otoritas ketuhanan; menyebarkan rahmat Tuhan, menegakkan
kebenaran, membasmi kebatilan, menegakkan keadilan, dan bahkan diberi otoritas untuk
menghukum mati manusia. Sebagai hamba manusia adalah kecil, tetapi sebagai khalifah Allah,
manusia memiliki fungsi yang sangat besar dalam menegakkan sendi-sendi kehidupan di muka
bumi. Oleh karena itu, manusia dilengkapi Tuhan dengan kelengkapan psikologis yang sangat
sempurna, akal, hati, syahwat dan hawa nafsu, yang kesemuanya sangat memadai bagi manusia
untuk menjadi makhluk yang sangat terhormat dan mulia, disamping juga sangat potensil untuk
terjerumus hingga pada posisi lebih rendah dibanding binatang.

19



Ketika memerankan fungsinya sebagai khalifah Allah di muka bumi, ada dua peranan penting
yang diamanahkan dan dilaksanakan manusia sampai hari kiamat. Pertama, memakmurkan bumi.
Kedua, memelihara bumi dari upaya-upaya perusakan yang datang dari pihak manapun. Sebagai
Khalifah dimuka bumi Allah berfirman QS. Al-Bagarah: 30 : Artinya: “Ingatlah ketika Tuhanmu
berfirman kepada Para Malaikat: "Sesungguhnya aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka
bumi." mereka berkata: "Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan
membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah, Padahal Kami Senantiasa bertasbih
dengan memuji Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya aku
mengetahui apa yang tidak kamu ketahui."

. Konsep al-Basyar

Kata al-Basyar dinyatakan dalam Al-Qur'an sebanyak 36 kali dan tersebar dalam 26 surat.
Secara etimologi al-Basyar juga artikan sebagai persentuhan kulit antara laki-laki dan perempuan.
Makna ini dapat dipahami bahwa manusia merupakan makhluk yang memiliki segala sifat
kemanusiaan yang terbatas, seperti makan, minum, seks, keamanan, kebahagiaan, dan lain
sebagainya. Penunjukkan kata al-Basyar ditunjukan Allah kepada seluruh manusia tanpa kecuali.
Demikian pula halnya dengan para rasul-rasul-Nya. Hanya saja kepada mereka diberikan wahyu,
sedangkan kepada manusia umumnya tidak diberikan.

Berdasarkan konsep al- Basyar, manusia tak jauh berbeda dengan makhluk biologis lainnya.
Dengan demikian kehidupan manusia terikat kepada kaidah-kaidah prinsip kehidupan biologis lain
seperti berkembang biak, mengalami fase pertumbuhan dan perkembangan dalam mencapai tingkat
kematangan serta kedewasaan.

Manusia dalam konsep al-Basyr ini dapat berubah fisik, yaitu semakin tua fisiknya akan
semakin lemah dan akhirnya meninggal dunia. Dan dalam konsep al-Basyr ini juga dapat tergambar
tentang bagaimana seharusnya peran manusia sebagai makhluk biologis. Bagaimana dia berupaya
untuk memenuhi kebutuhannya secara benar sesuai tuntunan Penciptanya yakni dalam memenuhi
kebutuhan primer, sekunder dan tersier.

. Konsep al-Insan

Kata al-Insan yang berasal dari kata al-uns, dinyatakan dalam al-Qur'an sebanyak 73 kali dan
tersebar dalam 43 surat. Secara etimologi, al-Insan dapat diartikan harmonis, lemah lembut, tampak,
atau pelupa. Dan ada juga dari akar kata Naus yang mengandung arti “pergerakan atau dinamisme”.
Merujuk pada asal kata al- Insan dapat kita pahami bahwa manusia pada dasarnya memiliki potensi
yang positif untuk tumbuh serta berkembang secara fisik maupun mental spiritual. Di samping itu,
manusia juga dibekali dengan sejumlah potensi lain, yang berpeluang untuk mendorong ia ke arah
tindakan, sikap, serta perilaku negatife dan merugikan.

Al-Insan dihubungkan dengan keistimewaan manusia sebagai khalifah dan pemikul amanah,
yang dapat dipahami melalui: Pertama, Manusia dipandang sebagai makhluk unggulan atau puncak
penciptaan Tuhan. Keunggulannya terletak pada wujud kejadiannya sebagai makhluk yang

20



diciptakan dengan sebaik-baik penciptaan yang berbeda dengan hewani. Seperti yang digambarkan
dalam surat At-Tiin: 4. Artinya: Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang
sebaik-baiknya.

Kedua, manusia adalah makhluk yang memikul amanah yang terdapat dalam Alqur'an surat :al
Ahzab :72 Artinya: Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanat kepada langit, bumi dan
gunung-gunung, maka semuanya enggan untuk memikul amanat itu dan mereka khawatir akan
mengkhianatinya, dan dipikullah amanat itu oleh manusia. Sesungguhnya manusia itu amat zalim
dan amat bodoh.

. Konsep an-Nas

Kata an-Nas dinyatakan dalam Al-Qur'an sebanyak 240 kali dan tersebar dalam 53 surat. Kosa
kata An- Nas dalam Al-Quran umumnya dihubungkan dengan fungsi manusia sebagai makhluk
sosial. Manusia diciptakan sebagai makhluk bermasyarakat, yang berawal dari pasangan laki-laki
dan wanita kemudian berkembang menjadi suku dan bangsa untuk saling kenal mengenal
‘berinterksi”.

Tentunya sebagai makhluk sosial manusia harus mengutamakan keharmonisan bermasyarakat.
Manusia harus hidup ber-sosial artinya tidak boleh sendiri-sendiri, karena manusia tidak bisa hidup
sendiri. Jika kita kembali ke asal mula terjadinya manusia yang bermula dari pasangan laki-laki dan
wanita (Adam dan Hawa), dan berkembang menjadi masyarakat, ini menunjukkan bahwa manusia
harus hidup bersaudara dan tidak boleh saling menjatuhkan. Inilah sebenarnya fungsi manusia
dalam konsep an-Naas. Mengenai asal kejadian keturunan umat manusia, dijelaskan dalam surat
QS. an-Nisa“ ayat 1, Allah SWT, berfirman: Artinya: Hai sekalian manusia, bertakwalah kepada
Tuhan-mu yang telah menciptakan kamu dari diri yang satu, dan daripadanya Allah menciptakan
isterinya; dan daripada keduanya Allah memperkembang biakkan laki-laki dan perempuan yang
banyak. Dan bertakwalah kepada Allah yang dengan (mempergunakan) nama-Nya kamu saling
meminta satu sama lain, dan (peliharalah) hubungan silaturahim. Sesungguhnya Allah selalu
menjaga dan mengawasi kamu. (QS. an-Nisa“: 1).

. Konsep Bani Adam

Al-Qur'an mempergunakan istilah ini, terutama dalam rangka mengingatkan asal-usulnya yang
berkaitan dengan kisah Adam yang pernah dijerumuskan oleh setan ke dalam tindakan yang
dilarang Tuhan dalam QS. al-A"raaf: 27 Allah berkata; Artinya: Hai anak Adam, janganlah sekalikali
kamu dapat ditipu oleh syaitan sebagaimana ia telah mengeluarkan kedua ibu bapamu dari surga, ia
menanggalkan dari keduanya pakaiannya untuk memperlihatkan kepada keduanya auratnya.
Sesungguhnya ia dan pengikutpengikutnya melihat kamu dan suatu tempat yang kamu tidak bisa
melihat mereka. Sesungguhnya Kami telah menjadikan syaitan-syaitan itu pemimpin- pemimpim bagi
orang-orang yang tidak beriman. (Muhlasin, 2019)

21



KESIMPULAN

Manusia adalah salah satu dari sekian banyak makhluk ciptaan Tuhan yang diberikan banyak
kelebihan dari makhluk yang lain, selain karena keistimewaannya manusia juga makhluk yang unik dan
utuh. Dalam Al-Qur'an banyak ditemukan gambaran yang membicarakan tentang manusia dan makna
filosofis dari penciptaannya. Manusia merupakan makhluk-Nya paling sempurna dan sebaikbaik ciptaan
yang dilengkapi dengan akal pikiran. Kemudian Proses kejadian manusia terdiri dalam dua tahap.
Tahap pertama adalah tentang bagaimana kejadian manusia pertama. Dan tahap kedua tentang
kejadian manusia keturunan dari manusia pertama.

DAFTAR PUSTAKA

Amir, D. (2009). Konsep manusia dalam sistem pendidikan islam. 188-200.

Febriliyani, F. (2018). Proses Penciptaan Manusia dalam Perspektif Hadis. 1-118.

Muhlasin. (2019). Idarotuna,Vol. 1.No. 2.April2019. 1(2), 46-60.

Priatna, T., & Ratnasih, T. (2017). Konsep Manusia Ahsani Taqwim Dan Refleksinya Dalam Pendidikan
Islam. Artikel limiah, 16.

Saihu, S. (2019). Konsep Manusia Dan Implementasinya Dalam Perumusan Tujuan Pendidikan Islam
Menurut Murtadha Muthahhari. Andragogi: Jurnal Pendidikan Islam Dan Manajemen
Pendidikan Islam, 1(2), 197-217. https://doi.org/10.36671/andragogi.v1i2.54

22



