HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 1 No. 6 2023, hal. 88-93 e-ISSN: 2988-6287

FUNGSI FILSAFAT ISLAM DAN MANFAAT MEMPELAJARI FILSAFAT ISLAM

Suhari
Institut Agama Islam Sultan Muhammad Syafiudin Sambas, Indonesia
dr.suharyke56@gmail.com

Abstract
The philosophy of Islamic education is essentially a concept of thinking about education that is
sourced or based on the teachings of the Islamic religion. The philosophy of Islamic education
is a discussion of the nature of Muslims' abilities to be nurtured, developed and guided, so that
they become human beings whose entire personality is imbued with Islamic teachings. This
journal tries to discuss the function of Islamic philosophy and the benefits of studying Islamic
philosophy. The approach used in studying this topic is a literature study in which the literature
taken is adjusted to the subject matter and analyzed in depth so that conclusions, findings can
be drawn and can be studied as source of information in the future.
Keywords: functions, benefits of studying Islamic philosophy.

Abstrak
Filsafat pendidikan Islam pada hakikatnya adalah konsep berpikir tentang kependidikan yang
bersumber atau berlandaskan atas ajaran-ajaran agama lIslam. Filsafat pendidikan Islam
adalah pembahasan tentang hakikat kemampuan Muslim untuk dapat dibina, dikembangkan,
dan dibimbing, sehingga menjadi manusia yang seluruh pribadinya dijiwai oleh ajaran Islam.
jurnal ini mencoba membahas tentang fungsi filsafat islam dan manfaat mempelajari filsafat
islam.Metode pendekatan yang digunakan dalam mempelajari bahasan ini yaitu kajian literatur
yang mana literatur yang diambil sesuaikan dengan pokok pembahasan dan di analisis secara
mendalam sehingga dapat diambil kesimpulan, temuan, dan dapat dipelajari sebagai sumber
informasi dimasa yang akan datang
Kata Kunci: Fungsi,Manfaat Mempelajari Filsafat Islam

PENDAHULUAN

Dalam perkembangan zaman ini sudah menjadi wajar dan lumrah adanya inovasiinovasi
terhadap teknologi yang dapat memudahkan setiap sendi kehidupan manusia. Sejalan dengan itu
pasti inovasi itu telahir daripada berkembangnya cabang-cabang ilmu pengetahuan pula dewasa
ini.Sedangkan dalam perkembangan ilmu pengetahuan juga tak terlepas daripada peran filsafat yang
telah menjadi alat untuk berfikir secara radikal agar dapat menemukan ide-ide inovatif dalam
perkembangan teknologi.Selain daripada sisi teknologi ada banyak sekali sektor yang dapat dijangkau
oleh filsafat sebagai alat berfikir serta jembatan untuk dapat mengupayakan pembaruan atau inovasi
yang dapat lebih menyempurnakan dari yang sederhana menuju yang rumit terkhusus pada
pendidikan.Sedangkan pendidikan sendiri adalah suatu hal yang bisa dibahas secara kompleks. Baik
dari segi sosial-historis hingga segi politis, yang merupakan pembahasan klasik namun selalu aktual
hingga dewasa ini terlebih dari sisi pendidikan Islam.Karena itu menjadi menarik jika melibatkan
pembahasan pendidikan islam, terlebih dalam kacamata filsafat. Karena pendidikan sendiri tidak bisa
lepas dari kerangka berfikir yang mendalam sebagaimana khas daripada filsafat. Dan dalam makalah
kali ini kami ingin mendesiminasikan tentang filsafat pendidikan islam yang dimana menilik pendidikan
pada umumnya dan pendidikan Islam khususnya dari kacamata filsafat.

88


mailto:dr.suharyke56@gmail.com

METODE PENELITIAN

Kajian dari penelitian ini menggunakan data literatur. Metode studi literatur adalah
serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca dan
mencatat, serta mengelolah bahan penelitian. Literatur yang diambil baik dari buku, artikel jurnal baik
nasional maupun internasional dan literatur ainnya dimana informasi yang diambil disesuai dengan
pokok pembahasan dan dianalisis secara mendalam sehingga dapat diambil kesimpulan dan temuan
dalam penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Fungsi Filsafat Pendidikan Islam

Filsafat pendidikan Islam pada hakikatnya adalah konsep berpikir tentang kependidikan yang
bersumber atau berlandaskan atas ajaran-ajaran agama Islam. Filsafat pendidikan Islam adalah
pembahasan tentang hakikat kemampuan Muslim untuk dapat dibina, dikembangkan, dan dibimbing,
sehingga menjadi manusia yang seluruh pribadinya dijiwai oleh ajaran Islam.

Karena begitu kompleksnya persoalan pendidikan dan begitu rumitnya memaknai filsafat,
sehingga perlu sebuah penyederhanaan. Adanya tipologi dalam semua aspek pemikiran berimplikasi
pada “penyederhanaan” terhadap berbagai persoalan yang kompleks. Sebuah wacana yang
seharusnya berkembang dan meluas akan dipahami secara sederhana setelah dilakukan tipologi. Hal
itu tentunya tidak terkecuali terhadap tipologi wacana filsafat pendidikan Islam di Indonesia.

Pengembangan kurikulum saat ini tidak lepas dari ide-ide dasar yang dikembangan melalui
filsafat pendidikan, seperti Essensialisme, Perenialisme, Progressivisme, Eksistensialisme,
Rekonstruksionisme, dan lain-lain.Artikel ini mencoba membuat sebuah tipologi terhadap
berkembangnya wacana filsafat pendidikan Islam di Indonesia melalui beberapa literatur
danimplikasinya terhadap pengembangan kurikulum di Indonesia. Sehingga filsafat pendidikan yang
berkembang di Indonesia dapat dilihat secara utuh dan sesederhana mungkin. Dengan demikian
upaya penyederhanaan terhadap sesuatu yang kompleks dapat terwujud. Di sisi lain kekhawatiran
akan terlepasnya kurikulum saat ini dengan landasan filosofis yang sudah ada setidaknya dapat
diminimalisir (Tsagofah,2015).

Dalam rangka menggali, menyusun dan mengembangkan filsafat pendidikan, terutama
pendidikan Islam, maka perlu pola dan sistem pemikiran filsafat secara umum. Pola pemikiran
tersebut meliputi pertama, pemikiran filsafat harus bersifat sistematis. Artinya, bahwa cara berfikir
filsafat bersifat logis dan rasional tentang hakekat permasalahan yang dihadapi. Kedua, tinjauan
permasalahan yang dihadapi bersifat radikal artinya menyangkut persoalan-persoalan mendasar
sampai akar-akarnya. Ketiga, ruang lingkup pemikirannya bersifat universal.Keempat,pemikiran
filsafat dilakukan lebih bersifat spekulatif (M.Avrifin,1998).

Pola dan sistem berfikir filosofis dalam ruang lingkup yang menyangkut serta menjangkau
permasalahan kehidupan alam sekitar juga menjadi obyek pemikiran filsafat pendidikan Islam. Oleh
karena itu filsafat pendidikan Islam mempunyai sasaran perubahantentang hakekat permasalahan
pendidikan yang bersumber dari ajaran agama Islam, sehingga pola dan sistem berfikir serta ruang
lingkup permasalahan yang dibahaspun harus bertitik tolak dari pandangan Islam. Pandangan Islam
adalah prinsip-prinsip yang telah ditetapkan oleh Allah dan rasul-Nya dalam kitab suci al-Qur’an dan
al-Hadis yang dikembanngkan oleh para pemikir Islam dari waktu ke waktu.Dengan demikian akan

89



nampak jelas bahwa hasil pemikiran filsafat tentang pendidikan Islam itu merupakan pola pikir dari
pemikir-pemikir yang bernafaskan Islam atau berkepribadian muslim.

Filsafat pendidikan yang membahas permasalahan pendidikan Islam tidak berarti membatasi
diri pada permasalahan yang ada di dalam ruang lingkup kehidupan beragama umat Islam semata,
melainkan pula menjangkau permasalahan yang luas yang berkaitan dengan pendidikan bagi umat
manusia. Dengan kata lain seluruh permasalahan yang menyangkut kehidupan manusia yang
berpengaruh terhadap umat Islam juga termasuk dalam pemikiran filsafat pendidikan Islam. Misalnya,
masalah pendidikan yang berkaitan dengan ilmu pendidikan teknologi, perubahan sosial dan
kependudukan. Akan tetapi semua permasalahan bukan agamis yang menyangkut masalah sosial
dan ilmu pengetahuan itu dianalisa secara mendalam, sehingga diperoleh hakekatnya dari segi
pandangan Islam. Sebab filsafat bertugas mencari hakekat dari segala sesuatu, sehingga dari hakekat
itulah muncul pemikiran teoritis yang pada gilirannya akan membuahkan pemikiran tentang strategi
dan teknik operasional pendidikan Islam (M.Arifin,1993).

Filsafat pendidikan Islam agar memperoleh manfaat, tujuan dan fungsi yang
diharapkan,maka harus digali dari berbagai sumber. Sumber itu semua harus dikaitkan dengan
sumber Islam.Sumber Islam memuat prinsip-prinsip dan aturan-aturan yang menyangkut hubungan
manusia dengan Tuhannya dan segala apa yang ada di alam, termasuk unsur material, spiritual,
bendabenda, hewan dan manusia. Begitu juga aturan-aturan manusia yang mengatur hubungan
antara manusia dengan manusia, baik perorangan atau kelompok dan yang terkandung di dalamnya
nilai-nilai spiritual dan akhlak yang meliputi kehidupan manusia dan tingkah lakunya.

Islam dalam sifatnya yang menyeluruh meliputi kebaikan dunia dan akherat serta mengatur
urusan dunia dalam rangka mempersiapkan untuk kehidupan akherat. Islam dapat menampung
semua tuntutan kehidupan modern yang masuk akal dan mengikuti setiap kemajuan kebudayaan,
peradaban dan ekonomi yang diperlukan masyarakat.

Islam merupakan sumber yang utama untuk menjadi dasar filsafat umum dan filsafat yang
kita gunakan dalam pendidikan,pembangunan, kebudayaan, sosial, ekonomi dan politik. Islam
dengan berbagai sumber yang ada baik dari al-Qur'an, al-hadis, qgiyas, ijma’ yang diakui maupun
tafsir yang benar, akan mewarnai pada setiap hal dan bentuk pikiran yang menyeluruh serta terpadu
tentang alam raya,manusia,masyarakat dan bangsa, pengetahuan manusia dan akhlak.

Seseorang yang mengkaiji Islam dari berbagai sumbernya dengan kesadaran yang mendalam
akan membuahkan pemikiran universal tentang filsafat wujud, filsafat pengetahuan dan filsafat nilai.
Hal itulah yang akan diperlukan oleh pendidikan Islam dalam membina filsafat pendidikan secara baik
(Omar Muhammad al-Toumy al-Syaibany, 1979).

Dua dasar pokok yang juga termuat dalam tujuan filsafat pendidikan Islam adalah meletakkan
dasar sistem pendidikan yang berdimensi ganda. Dimensi pertama adalah mencapai kesejahteraan
hidup di dunia dan keselamatan hidup di akherat. Dimensi kedua berhubungan dengan fitrah kejadian
manusia, yaitu sebagai pengabdi Allah yang setia Al-Qur'an sebagai sumber filsafat termasuk di
dalamnya filsafat pendidikan Islam berusaha mengkaji pangkal segala hal sampai ke ujungnya,
terutama mengkaji hubungan antara manusia dengan manusia lain, antara manusia dengan alam dan
antara manusia dengan penciptanya.

Jika pendidikan berusaha memelihara individu dan perkembangannya pada manusia, maka
al-Qur'an berusaha mendidik makhluk seluruhnya termasuk manusia. Al-Qur'an juga menekankan

90



adanya tujuan-tujuan pendidikan khususnya dalam melatih jiwa dan mengatur tingkah laku. Pendek
kata, al-Qur'an memuat tema pendidikan secara menyeluruh dan terpadu.Al-Qur'an memandang
manusia dan alam sebagai suatu kesatuan yang tidak terpisahkan.lslam tidak menerima filsafat sosial
yang memisahkan antara agama dan negara atau membagi masyarakat menjadi beberapa tingkat.
Filsafat dalam al-Qur'an memadukan antara diri manusia,akal, emosi dan perbuatan, antara individu
dan alam serta penciptanya yang tak terpisahkan satu dengan yang lain (Omar Muhammad al-Toumy
al-Syaibany,1979).

Hasan Langgulung dalam bukunya Asas-asas Pendidikan Islam telah membahas tentang
fungsi filsafat pendidikan Islam menjadi sembilan kelompok penting, yaitu sebagai berikut:
1. Untuk memahami sistem pembelajaran
Menganalisa konsep-konsep dan istilah-istilah
Untuk mengkritik asumsi-asumsi dan fakta-fakta
Untuk membimbing asas-asas pendidikan
Menerima perubahan-perubahan dasar
Membimbing para sikap guru dan pengajar
Untuk membangkitkan dialog dan persoalan
Untuk menghilangkan pertentangan pendidikan, dan
Mengusulkan rencana-rencana baru.

© oo NORAE WD

Dari sini dapat dipahami bahwa harus ada pembaharuan dan inovasi agar sesuai dengan di
masa sekarang dan masa depan. Sebab pendidikan pada dasarnya menyiapkan generasi-generasi
untuk masa depan bukan hanya untuk sekarang.

Manfaat Mempelajari Filsafat Pendidikan Islam
Manfaat mempelajari filsafat pendidikan islam dalam aktivitas pendidikan ini, G.R Kinght
dalam issues and alternatives ind education mengatakan bahwa bahwa filsafat pendidikan berguna
sekali untuk pendidikan yaitu:
1. Mengenal masalah-masalah dasar pendidikan.
2. Memikirkan evaluasi mengenai usulan-usulan perbaikan terhadap masalah yangtimbul (sedang
dihadapi).
3. Memperjelas pemikiran tentang tujuan hidup dan pendidikan.
4. Memperkembangkan pandangan-pandangan dan program yang konsisten serta berkaitan dengan
konteks secara luas.

Filsafat pendidikan berusaha mengembangkan pemikiran yang universal, radikal dan
spekulatif sehingga hakikat pendidikan dapat ditemukan secara dinamis dan pencapaian tujuan
pendidikan dapat tercapai secara inovatif. Filsafat Pendidikan Islam dipandang urgen ketika para ahli
menyoroti dunia pendidikan yang berkembang saat ini, baik pendidikan Islam pada khususnya
maupun pendidikan pada umumnya, bahwa pelaksanaan pendidikan tersebut kurang bertolak dari
atau belum dibangun oleh landasan filosofis yang kokoh,sehingga berimplikasi pada kekaburan dan
ketidakjelasan arah dan jalannya pelaksanaan pendidikan itu sendiri.Kegelisahan yang dihadapai oleh
penulis misalnya, bahwa pelaksanaan pendidikan agama Islam selama ini berjalan melalui cara

91



dialektis metodis seperti halnya pengejaran umum, dan lebih didasarkan pada basis pedagogis umum

yang berasal dari filsafat penelitan model Barat, sehingga lebih menekankan pada transmisi

pengetahuan agamall. Untuk menemukan pedagogis Islam diperlukan lebih dahulu rumusan filsafat
pendidikan Islam yang kokoh (G.R Kinght,1993).

Para ahli di bidang pendidikan telah meneliti secara teoritis mengenai kegunaan filsafat Islam.
Misalnya Abuddin Nata, mengemukakan tiga manfaat dari mempelajari filsafat pendidikan Islam, yaitu
bahwa filsafat pendidikan dapat menolong para perancang pendidikan dan orang-orang yang
melakukannya dalam suatu negara untuk membentuk pemikiran sehat terhadap proses pendidikan.

Filsafat pendidikan dapat menjadi asas yang terbaik untuk penilaian pendidikan dalam arti
yang menyeluruh. Filsafat akan membantu mencari akar dari setiap permasalahan pendidikan.
Dengan berdasarkan pada filsafat pendidikan ini setiap masalah pendidikan akan dapat dipecahkan
secara komprehensif, integral, dan tidak parsial, tambang sulam atau sepotong-potong (Abudin
Nata,2001).

Ada tiga manfaat dari mempelajari filsafat pendidikan Islam, antaralain:(1) Filsafat pendidikan
itu dapat menolong para perancang pendidikan danyang melaksanakannya dalam suatu negara untuk
membentuk pemikiransehat terhadap proses pendidikan;(2) Filsafat pendidikan dapat menjadi asas
yang terbaik untuk penilaianpendidikan dalam arti menyeluruh; dan,(3) Filsafat pendidikan Islam akan
menolong dalam memberikan pendalamanpikiran bagi factor-faktor spiritual, kebudayaan, social,
ekonomi dan politik dinegara kita.

v Untuk membantu pembentukan akhlak yang mulia.lslam menetapkan bahwa pendidikan
akhlakadalah jiwa pendidikan Islam.

v" Persiapan untuk kehidupan dunia dan kehidupanakhirat. Pendidikan Islam tidak hanya
menaruhperhatian pada segi keagaman saja dan tidakhanya dari segi keduniaan saja, tetapi
diamenaruh perhatian kepada keduannya sekaligus.

v Menumbuhkan ruh ilmiah pada pelajaran danmemuaskan untuk mengetahui dan memungkinkania
mengkaji ilmu bukan sekedar sebagai ilmu. Dan juga agar menumbuhkan minat pada sains,
sastra,kesenian, dalam berbagai jenisnya.

v Menyiapkan pelajar dari segi professional, teknis,dan perusahaan supaya ia dapat
menguasaiprofesi tertentu, teknis tertenu dan perusahaantertentu, supaya dapat iamencari rezeki
dalamhidup dengan mulia di samping memelihara darisegi kerohanian dan keagamaan.

v’ Persiapan mencari rezeki dan pemeliharaan segi-segi kemanfaatan. Pendidikan Islam
tidaklahsemuanya bersifat agama atau akhlak, sprituilsemata-mata, tetapi menaruh perhatian
pada segi-segi kemanfaatan pada tujuan-tujuan, kurikulum,aktivitasnya (Afifudin Harisah,2018).

PENUTUP
Dari pemaparan materi diatas dapat disimpulkan bahwa fungsi filsafat Pendidikan islam yaitu:
Untuk memahami sistem pembelajaran
Menganalisa konsep-konsep dan istilah-istilah
Untuk mengkritik asumsi-asumsi dan fakta-fakta
Untuk membimbing asas-asas pendidikan
Menerima perubahan-perubahan dasar
Membimbing para sikap guru dan pengajar

ook wh -~

92



Manfaat mempelajari filsafat pendidikan islam yaitu:
1. Mengenal masalah-masalah dasar pendidikan.
2. Memikirkan evaluasi mengenai usulan-usulan perbaikan terhadap masalah yang timbul (sedang
dihadapi).
3. Memperjelas pemikiran tentang tujuan hidup dan pendidikan.
4. Memperkembangkan pandangan-pandangan dan program yang konsisten serta berkaitan dengan
konteks secara luas

DAFTAR RUJUKAN

Abudin Nata.(2001). Pemikiran para tokoh-tokoh Pendidikan Islam, Jakarta: PT. Raja Grafindo.

Afifudin,Harisah.(2018).Filsafat Pendidikan Islam Prinisp dan Dasar Pengembangan,Yogyakarta:
Deepublish.

M. Arifin.(1993).Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara.

Omar Muhammad al-Toumy al-Syaibany,(1979). Falsafah Pendidikan Islam, terj. Hasan
Langgulung,Jakarta Bulan Bintang.

93



