HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 1 No. 7 2024, hal. 297-301 e-ISSN: 2988-6287

TATAMBA MAYANG SEBAGAI SALAH SATU ALTERNATIF PENGOBATAN
SUKU DAYAK BERNUANSA ISLAM DI KALIMANTAN TENGAH

Ade Afriansyah
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Palangka Raya, Indonesia
ade.afriansyah@iain-palangkaraya.ac.id

Abstract
The purpose of this study is to describe the process or mechanism of Islamic nuanced
mayang tatamba carried out by the Dayak tribe in Central Kalimantan. Field studies (field
research) were used in this study with results in the form of sentences (descriptive). For
data collection, it was conducted through interview techniques to 5 subjects who were found
to have knowledge and experience regarding mayang tatamba from 5 regions in Prov.
Central Kalimantan are: East Kotawaringin Regency (Sampit City and Tinduk Village),
Katingan Regency (Tumbang Samba Village), Gunung Mas Regency (Tampelas Village),
North Barito Regency (Sikui Village) and South Barito Regency (Babai Village). Then
continued the validation stage using trianggulation techniques and sources followed by the
analysis stages, namely: a. data reduction, b. data presentation, and c. conclusions. The
results showed that tatamba mayang can be said to be one of the local cultures of the
Dayak tribe with Islamic nuances because in the process or mechanism: 1. begins by saying
basmalah and ends hamdalah which signifies following the advice of the Prophet
Muhammad that when starting a work should be preceded and ended by remembering again
to praise Allah Swt, 2. there is a word of surrender to Allah Almighty as the Creator who
wants healing from Him for all diseases and 3. there is a form of flattery to the Prophet
Muhammad (peace be upon him). The confusion in the process or mechanism of mayang
management lies in the use of animals (black roosters / cemani), because there is no
correlation to put or transfer diseases in this way.
Keyword: Tatamba Mayang, Dayak Tribe, Islam.

Abstrak
Tujuan penelitian ini yakni mendeskripsikan proses atau mekanisme tatamba mayang
bernuansa Islam yang dilakukan suku Dayak di Kalimantan Tengah. Kajian lapangan (field
research) digunakan dalam penelitian ini dengan hasil berbentuk kalimat-kalimat (deskriptif).
Untuk pengumpulan data, dilakukan melalui teknik wawancara kepada 5 orang subjek yang
didapati memiliki pengetahuan dan pengalaman perihal tatamba mayang berasal dari 5
wilayah di Prov. Kalimantan Tengah yakni: Kab. Kotawaringin Timur (Kota Sampit dan Desa
Tinduk), Kab. Katingan (Desa Tumbang Samba), Kab. Gunung Mas (Desa Tampelas), Kab.
Barito Utara (Desa Sikui) dan Kab. Barito Selatan (Desa Babai). Kemudian dilanjutkan tahap
pengabsahan menggunakan trianggulasi teknik dan sumber yang dilanjutkan dengan
tahapan analisis yakni: a. reduksi data, b. penyajian data, serta c. penarikan kesimpulan.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Tatamba mayang dapat dikatakan merupakan salah
satu budaya lokal suku Dayak yang bernuansa Islam sebab dalam proses atau
mekanismenya: 1. di awali dengan mengucap basmalah dan diakhiri hamdalah yang
menandakan mengikuti anjuran Nabi Muhammad Saw agar ketika memulai suatu pekerjaan
hendaknya didahului serta diakhiri dengan mengingat lagi memuji Allah Swt, 2. adanya
ucapan penyerahan diri kepada Allah Swt selaku Sang Pencipta yang menginginkan
kesembuhan pada-Nya atas segala penyakit serta 3. adanya bentuk sanjungan kepada Nabi

297


mailto:ade.afriansyah@iain-palangkaraya.ac.id

Muhammad Saw. Adapun yang menjadi kekeliruan dalam proses atau mekanisme tatamba
mayang terletak pada penggunaan hewan (ayam jantan berwarna hitam/cemani), sebab
tidak ada korelasi untuk meletakkan atau memindahkan penyakit dengan cara seperti
demikian.

Kata Kunci: Tatamba Mayang, Suku Dayak, Islam

PENDAHULUAN

Sedari dulu hingga masa kini (era modern), agama dan budaya lokal pada berbagai
wilayah belahan dunia dapat dikatakan memang sering kali bersentuhan lagi berbaur bahkan
berimplikasi memunculkan suatu tatanan dan mekanisme kehidupan yang baru (biasa dikenal
dengan istilah “akulturasi”) (Tri Putri Rahmatillah dkk., 2019), yang mana jika ditinjau secara umum
maka cenderung lebih besar didominasi oleh pengaruh agama namun tidak sepenuhnya juga
menghilangkan keseluruhan budaya asalnya yang telah ada di tengah-tengah masyarakat (Arief
Bakhtiar Darmawan, 2023). Untuk wujud nyatanya tersebut, tentu banyak terlihat dari seluruh
rangkaian praktik kehidupan yang dilakukan sehari-hari seperti tata cara sambutan, ritual ibadah,
memulai dan mengakhiri suatu pekerjaan (baik urusan di dalam maupun luar rumah tangga),
pernikahan, pendidikan, kesenian serta pengobatan. Adapun alasan mendasar mengapa terjadi
demikian yakni: 1. eksistensi agama (keyakinan terhadap Tuhan) menurut kacamata masyarakat
merupakan pionir utama sehingga wajib dijunjung tinggi lagi dikedepankan masing-masingnya
(Saidul Amin, 2019) 2. agar memudahkan dipahami dan diterimanya ajaran agama oleh setiap
lapisan masyarakat (Andika Andika, 2022), 3. adanya kesamaan keduanya (agama dan budaya)
menyangkut tata kelola hidup (Rondang Herlina, 2023) serta 4. memiliki andil dan beriorentasi
untuk umat manusia (Khoiruddin Khoiruddin, 2022).

Agama Islam merupakan salah satu contoh dari sekian banyak agama yang dalam sepak
terjangnya sejak mulai hadir dibawa oleh Nabi Muhammad Saw hingga menyebar ke berbagai
wilayah belahan dunia, sejatinya dapat dikatakan telah berakusisi dengan beraneka ragam budaya
lokal contohnya seperti: 1. tata tulis (surat-menyurat dan kaligrafi al-Qur'an), syair, seni alat musik
rebana (habsy) dan gambus, penyederhanaan jumlah mahar pernikahan, meluruskan tindakan
penyimpangan terhadap Ka’bah dan pelaksanaan umrah maupun haji di Kota Mekkah serta
Madinah, 2. tata cara berbicara, berperilaku dan berpakaian bagi setiap umat Islam, 3. arsitektur
bangunan Masjid di Eropa, Timur Tengah, Afrika dam Asia serta 4. memakan bubur asyura pada
bulan Muharram, tahlilan dan maulid Nabi di Indonesia.

Beranjak dari pemaparan sebelumnya, provinsi Kalimantan Tengah sebagai sub-bagian
negara Indonesia juga memiliki budaya lokal yang ikut terpengaruh agama Islam (Nova Kurniati,
Alfonso Munte, dan Nova Lady Simanjuntak, 2023), salah satu contohnya menyangkut masalah
pengobatan bagi orang yang sedang sakit. Adapun dalam hal ini, istilah yang dikenal dan disebut
oleh seluruh masyarakat setempat (suku Dayak) yakni: 1. tatambal/tetamba, (Merti Kristina dan
Yulianti Hidayah, 2019) 2. manyangiyang/sangiang (Merti Kristina dan Yulianti Hidayah, 2019)
serta 3. Badewah (Rasidi Tohir, Muhammad Husni, dan Desi Erawati, 2022). Untuk itu, hadirnya
tulisan ini bermaksud mendeskripsikan prosesi atau mekanisme tatamba mayang bernuansa Islam
yang masih dilakukan di beberapa wilayah tersebut.

298



METODE PENELITIAN

Kajian lapangan (field research) digunakan dalam penelitian ini dengan hasil berbentuk
kalimat-kalimat (deskriptif). Untuk pengumpulan data, dilakukan melalui teknik wawancara kepada
5 orang subjek yang didapati memiliki pengetahuan dan pengalaman perihal tatamba mayang
berasal dari 5 wilayah di Prov. Kalimantan Tengah yakni: Kab. Kotawaringin Timur (Kota Sampit
dan Desa Tinduk), Kab. Katingan (Desa Tumbang Samba), Kab. Gunung Mas (Desa Tampelas),
Kab. Barito Utara (Desa Sikui) dan Kab. Barito Selatan (Desa Babai). Kemudian dilanjutkan tahap
pengabsahan menggunakan trianggulasi teknik dan sumber yang dilanjutkan dengan tahapan
analisis yakni: a. reduksi data, b. penyajian data, serta c. penarikan kesimpulan.

HASIL PENELITIAN
Sekilas Tentang Tatamba Mayang

Tatamba mayang yang dipahami oleh masyarakat suku Dayak Kalimantan Tengah
sebagai salah satu proses atau mekanisme pengobatan tradisional yang dilakukan guna
menyembuhkan suatu penyakit dengan cara dimandikan (si pasien/orang yang sakit), kemudian
memindahkannya kepada makhluk hidup lain (umumnya ayam jantan berwarna hitam/cemani).
Awalnya pengobatan jenis ini dikatakan merupakan bagian dari budaya Kaharingan mulai sejak
dulu dan tetap ikut terbawa sejak masuknya oknum-oknum para pelaku kegiatan tersebut
(basir/tabib/dukun) ke agama Islam. Adapun praktiknya untuk saat ini dapat ditemukan hanya pada
beberapa wilayah saja yakni Kab. Kotawaringin Timur (Kota Sampit dan Desa Tinduk), Kab.
Katingan (Desa Tumbang Samba), Kab. Gunung Mas (Desa Tampelas), Kab. Barito Utara (Desa
Sikui) dan Kab. Barito Selatan (Desa Babai) itu pun sudah sangat jarang dilakukan sebab minim
bahkan bisa sampai tidak adanya generasi penerus yang melanjutkannya.

Penyebutan lain mengenai tatamba mayang ini menurut penuturan subjek terbagi menjadi
tiga yakni: 1. mandi tujuh bidadari, 2. mandui mayang, 3. mandi membuang atau membersihkan
firasat (termasuk penyakit).

Tata Cara Proses atau Mekanisme Tatamba Mayang
Berbicara mengenai proses atau mekanisme tatamba mayang dengan merujuk penuturan
para subjek penelitian yakni sebagai berikut:
1. Menyiapkan Bahan-Bahan
Bahan-bahan yang harus disiapkan ketika hendak melakukan tatamba mayang terdiri dari kain
berwarna hitam (untuk Desa Babai menggunakan kain berwarna kuning), mayang (pelepah
pohon pinang yang belum terbelah dan terlihat bunganya) dengan cara mengambilnya pun
harus tidak boleh jatuh ke tanah guna menjaga kesuciannya, ayam berwarna hitam/cemani.
2. Menentukan Waktu Pelaksanaan
Penentuan waktu ini biasanya langsung diberitahukan oleh basir/tabib/dukun yang bertugas
melakukan proses tatamba mayang.
3. Pelaksanaan Tatamba Mayang
a. Pertama, basir/tabib/dukun menyuruh si pasien untuk duduk menghadap matahari terbit;
b. Kedua, basir/tabib/dukun menutup si pasien dengan menggunakan kain berwarna hitam untuk

299



Desa Babai menggunakan kain berwarna kuning);

c. Ketiga, basir/tabib/dukun mulai menyiramkan air kepada si pasien dimulai dari bagian kiri
kemudian kanan dan tengah kepala dengan lebih dulu mengucap basmalah,;

d. Keempat, basir/tabib/dukun meletakkan mayang pada bagian kepala pasien yang masih
tertutup kain tersebut kemudian dibelah untuk diambil isinya;

e. Kelima, basir/tabib/dukun memapaskan (menepukkan) isi mayang (bunganya) kepada si
pasien dimulai dari kiri kemudian kanan dan kepala;

f. Keenam, basir/tabib/dukun mengambil biji bunga bekas papasan (tepukkan) kepada si
pasien kemudian menempelkannya kepada ayam jantan berwarna hitam/cemani yang
sudah disiapkan sebelumnya dengan mengucap: “Semoga dengan memohon kepada Allah
Swt melalui proses ini penyakit pindah ke ayam dan kamu (si pasien) tidak mengalami sakit-
Sakitan lag. aamiin”.

g. Ketujuh, basir/tabib/dukun membuka kain penutup yang menutup si pasien dengan
mengucap shalawat serta hamdalah.

h. Kedelapan, basir/tabib/dukun menyuruh si pasien melemparkan pakaian yang
digunakannya ketika proses tatamba mayang ke atap rumah atau sungai di sekitar tempat
tinggalnya (si pasien).

i. Kesembilan, basir/tabib/dukun memberikan anjuran berupa pantangan agar jangan sampai
melewati di bawah tiang jemuran selama 3 hari sampai 1 minggu dan jika dilanggar maka
akan mengulangi proses tatamba mayang (untuk Desa Babai memberikan tambahan yakni
tidak diperkenankan keluar rumah waktu dekat senja/Maghrib selama 40 hari).

Pembahasan

Merujuk hasil penelitian pada pemaparan sebelumnya, maka dalam proses atau
mekanisme tatamba mayang yang masih dilakukan oleh masyarakat suku Dayak di beberapa
wilayah seperti Kab. Kotawaringin Timur (Kota Sampit dan Desa Tinduk), Kab. Katingan (Desa
Tumbang Samba), Kab. Gunung Mas (Desa Tampelas), Kab. Barito Utara (Desa Sikui) dan Kab.
Barito Selatan (Desa Babai) sejatinya jelas mencerminkan nuansa Islam sehingga tidak dapat
dihukumi sebagai perilaku syirik secara mutlak. Alasan mengapa demikian yakni: 1. di awali
dengan mengucap basmalah dan diakhiri hamdalah yang menandakan mengikuti anjuran Nabi
Muhammad Saw agar ketika memulai suatu pekerjaan hendaknya didahului serta diakhiri dengan
mengingat lagi memuji Allah Swt, 2. adanya ucapan penyerahan diri kepada Allah Swt selaku
Sang Pencipta yang menginginkan kesembuhan pada-Nya atas segala penyakit serta 3. adanya
bentuk sanjungan kepada Nabi Muhammad Saw.

Jika ditinjau melalui ayat al-Qur'an, maka dapat dikatakan mencerminkan perilaku Nabi
Ayyub A.S yang diperintahkan oleh Allah Swt untuk melakukan mandi agar dengan hal itu
menjadi perantara penyembuhan penyakit yang dideritanya selama ini. Disisi lain, tatamba
mayang pun juga dapat dianalogikan sebagai wasilah (perantara kesembuhan dari Allah Swt)
seperti berobat ke dokter dan meminum obat sesuai anjurannya secara rutin serta dengan
catatan si pelaku tatamba mayang tetap kokoh keyakinan untuk tidak menganggap proses atau
mekanisme yang telah dilakukan tersebut sebagai penyebab utama kesembuhan. Adapun yang
menjadi kekeliruan dalam proses atau mekanisme fatamba mayang terletak pada penggunaan

300



hewan (ayam jantan berwarna hitam/cemani), sebab tidak ada korelasi untuk meletakkan atau
memindahkan penyakit dengan cara seperti demikian.

KESIMPULAN

Tatamba mayang dapat dikatakan merupakan salah satu budaya lokal suku Dayak yang
bernuansa Islam sebab dalam proses atau mekanismenya: 1. di awali dengan mengucap
basmalah dan diakhiri hamdalah yang menandakan mengikuti anjuran Nabi Muhammad Saw agar
ketika memulai suatu pekerjaan hendaknya didahului serta diakhiri dengan mengingat lagi memuiji
Allah Swt, 2. adanya ucapan penyerahan diri kepada Allah Swt selaku Sang Pencipta yang
menginginkan kesembuhan pada-Nya atas segala penyakit serta 3. adanya bentuk sanjungan
kepada Nabi Muhammad Saw. Adapun yang menjadi kekeliruan dalam proses atau mekanisme
tatamba mayang terletak pada penggunaan hewan (ayam jantan berwarna hitam/cemani), sebab
tidak ada korelasi untuk meletakkan atau memindahkan penyakit dengan cara seperti demikian.

DAFTAR PUSTAKA

Amin, Saidul. “EKSISTENSI KAJIAN TAUHID DALAM KEILMUAN USHULUDDIN.” Majalah llmu
Pengetahuan dan Pemikiran Keagamaan Tajdid 22, no. 1 (4 Juli 2019): 71-83.
https://doi.org/10.15548/tajdid.v22i1.282.

Andika, Andika. “AGAMA DAN PERKEMBANGAN TEKNOLOGI DI ERA MODERN.” Abrahamic
Religions: Jurnal Studi Agama-Agama 2, no. 2 (20 September 2022): 129-39.
https://doi.org/10.22373/arj.v2i2.12556.

Herlina, Rondang. ‘Hubungan Agama Dengan Negara Dalam Integralistik, Sekularistik Dan
Substantif-Simbiotik.” Fafahhamna 2, no. 1 (22 Juli 2023): 1-20.

Khoiruddin, Khoiruddin. “Peran Agama Dalam Meningkatkan Kesadaran Budaya Politik
Masyarakat Kec. Tanjung Beringin, Serdang Bedagai.” Skripsi, Universitas Islam Negeri
Sumatera Utara, 2022. http://repository.uinsu.ac.id/16260/.

Kristina, Merti, dan Yulianti Hidayah. “Identifikasi Tumbuhan Pada Tradisi Nimbuk Suku Dayak Di
Halong Kalimantan Selatan.” Jurnal Pendidikan Hayati 5, no. 1 (19 Maret 2019).
https://doi.org/10.33654/jph.v5i1.618.

Kurniati, Nova, Alfonso Munte, dan Nova Lady Simanjuntak. ‘REFLEKSI FILOSOFIS,
MANISFESTATIF BUDAYA KURIKULUM PENDIDIKAN DI KALIMANTAN TENGAH.”
Jurnal llmu Pendidikan Muhammadiyah Kramat Jati 4, no. 1 (30 Juni 2023): 28-41.
https://doi.org/10.55943/jipmukit.v4i1.47.

M.A, Arief Bakhtiar Darmawan, S. IP, dan Dr Asep Kamaluddin Nashir. Studi Kawasan Timur
Tengah: Antara Perdamaian Dan Konflik. Deepublish, 2023.

“PENGARUH PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DAN BUDAYA RELIGIUS SEKOLAH TERHADAP
KECERDASAN EMOSIONAL DAN SPIRITUAL SISWA | Jurnal Al-Hikmah,” 25
Oktober2022. https://www.jurnal.staiba.ac.id/index.php/Al- Hikmah/article/view/333.

Rahmatillah, Tri Putri, Osy Insyan, Nurafifah Nurafifah, dan Fariz Primadi Hirsan. “Strategi
Pengembangan Desa Wisata Berbasis Wisata Alam dan Budaya Sebagai Media Promosi
Desa Sangiang.” Jurnal Planoearth 4, no. 2 (28 November 2019): 111-16.
https://doi.org/10.31764/jpe.v4i2.970.

Tohir, Rasidi, Muhammad Husni, dan Desi Erawati. “Prosesi Ritual Batatamba Pada Masyarakat
Banjar Di Kelurahan Pegatan Kabupaten Katingan Provinsi Kalimantan Tengah.” Al-
Banjari : Jurnal llmiah limu-llmu  Keislaman 21, no. 2 (16 Desember 2022).
https://doi.org/10.18592/al-banjari.v21i2.7264.

301


https://doi.org/10.15548/tajdid.v22i1.282
https://doi.org/10.22373/arj.v2i2.12556
http://repository.uinsu.ac.id/16260/
https://doi.org/10.33654/jph.v5i1.618
https://doi.org/10.55943/jipmukjt.v4i1.47
http://www.jurnal.staiba.ac.id/index.php/Al-
https://doi.org/10.31764/jpe.v4i2.970

