
 
   

 
e-ISSN: 2988-6287  

 
 

297 

TATAMBA MAYANG SEBAGAI SALAH SATU ALTERNATIF PENGOBATAN 
SUKU DAYAK BERNUANSA ISLAM DI KALIMANTAN TENGAH 

 
Ade Afriansyah 

Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Palangka Raya, Indonesia 
ade.afriansyah@iain-palangkaraya.ac.id  
 

Abstract 
The purpose of this study is to describe the process or mechanism of Islamic nuanced 
mayang tatamba carried out by the Dayak tribe in Central Kalimantan. Field studies (field 
research) were used in this study with results in the form of sentences (descriptive). For 
data collection, it was conducted through interview techniques to 5 subjects who were found 
to have knowledge and experience regarding mayang tatamba from 5 regions in Prov. 
Central Kalimantan are: East Kotawaringin Regency (Sampit City and Tinduk Village), 
Katingan Regency (Tumbang Samba Village), Gunung Mas Regency (Tampelas Village), 
North Barito Regency (Sikui Village) and South Barito Regency (Babai Village). Then 
continued the validation stage using trianggulation techniques and sources followed by the 
analysis stages, namely: a. data reduction, b. data presentation, and c. conclusions. The 
results showed that tatamba mayang can be said to be one of the local cultures of the 
Dayak tribe with Islamic nuances because in the process or mechanism: 1. begins by saying 
basmalah and ends hamdalah which signifies following the advice of the Prophet 
Muhammad that when starting a work should be preceded and ended by remembering again 
to praise Allah Swt, 2. there is a word of surrender to Allah Almighty as the Creator who 
wants healing from Him for all diseases and 3. there is a form of flattery to the Prophet 
Muhammad (peace be upon him). The confusion in the process or mechanism of mayang 
management lies in the use of animals (black roosters / cemani), because there is no 
correlation to put or transfer diseases in this way. 

Keyword: Tatamba Mayang, Dayak Tribe, Islam. 
 

Abstrak 
Tujuan penelitian ini yakni mendeskripsikan proses atau mekanisme tatamba mayang 
bernuansa Islam yang dilakukan suku Dayak di Kalimantan Tengah. Kajian lapangan (field 
research) digunakan dalam penelitian ini dengan hasil berbentuk kalimat-kalimat (deskriptif). 
Untuk pengumpulan data, dilakukan melalui teknik wawancara kepada 5 orang subjek yang 
didapati memiliki pengetahuan dan pengalaman perihal tatamba mayang berasal dari 5 
wilayah di Prov. Kalimantan Tengah yakni: Kab. Kotawaringin Timur (Kota Sampit dan Desa 
Tinduk), Kab. Katingan (Desa Tumbang Samba), Kab. Gunung Mas (Desa Tampelas), Kab. 
Barito Utara (Desa Sikui) dan Kab. Barito Selatan (Desa Babai). Kemudian dilanjutkan tahap 
pengabsahan menggunakan trianggulasi teknik dan sumber yang dilanjutkan dengan 
tahapan analisis yakni: a. reduksi data, b. penyajian data, serta c. penarikan kesimpulan. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Tatamba mayang dapat dikatakan merupakan salah 
satu budaya lokal suku Dayak yang bernuansa Islam sebab dalam proses atau 
mekanismenya: 1. di awali dengan mengucap basmalah dan diakhiri hamdalah yang 
menandakan mengikuti anjuran Nabi Muhammad Saw agar ketika memulai suatu pekerjaan 
hendaknya didahului serta diakhiri dengan mengingat lagi memuji Allah Swt, 2. adanya 
ucapan penyerahan diri kepada Allah Swt selaku Sang Pencipta yang menginginkan 
kesembuhan pada-Nya atas segala penyakit serta 3. adanya bentuk sanjungan kepada Nabi 

HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 
Vol. 1 No. 7 2024, hal. 297-301

mailto:ade.afriansyah@iain-palangkaraya.ac.id


298 

 

Muhammad Saw. Adapun yang menjadi kekeliruan dalam proses atau mekanisme tatamba 
mayang terletak pada penggunaan hewan (ayam jantan berwarna hitam/cemani), sebab 
tidak ada korelasi untuk meletakkan atau memindahkan penyakit dengan cara seperti 
demikian. 

Kata Kunci: Tatamba Mayang, Suku Dayak, Islam 
 

PENDAHULUAN 

Sedari dulu hingga masa kini (era modern), agama dan budaya lokal pada berbagai 

wilayah belahan dunia dapat dikatakan memang sering kali bersentuhan lagi berbaur bahkan 

berimplikasi memunculkan suatu tatanan dan mekanisme kehidupan yang baru (biasa dikenal 

dengan istilah “akulturasi”) (Tri Putri Rahmatillah dkk., 2019), yang mana jika ditinjau secara umum 

maka cenderung lebih besar didominasi oleh pengaruh agama namun tidak sepenuhnya juga 

menghilangkan keseluruhan budaya asalnya yang telah ada di tengah-tengah masyarakat (Arief 

Bakhtiar Darmawan, 2023). Untuk wujud nyatanya tersebut, tentu banyak terlihat dari seluruh 

rangkaian praktik kehidupan yang dilakukan sehari-hari seperti tata cara sambutan, ritual ibadah, 

memulai dan mengakhiri suatu pekerjaan (baik urusan di dalam maupun luar rumah tangga), 

pernikahan, pendidikan, kesenian serta pengobatan. Adapun alasan mendasar mengapa terjadi 

demikian yakni: 1. eksistensi agama (keyakinan terhadap Tuhan) menurut kacamata masyarakat 

merupakan pionir utama sehingga wajib dijunjung tinggi lagi dikedepankan masing-masingnya 

(Saidul Amin, 2019) 2. agar memudahkan dipahami dan diterimanya ajaran agama oleh setiap 

lapisan masyarakat (Andika Andika, 2022), 3. adanya kesamaan keduanya (agama dan budaya) 

menyangkut tata kelola hidup (Rondang Herlina, 2023) serta 4. memiliki andil dan beriorentasi 

untuk umat manusia (Khoiruddin Khoiruddin, 2022). 

Agama Islam merupakan salah satu contoh dari sekian banyak agama yang dalam sepak 

terjangnya sejak mulai hadir dibawa oleh Nabi Muhammad Saw hingga menyebar ke berbagai 

wilayah belahan dunia, sejatinya dapat dikatakan telah berakusisi dengan beraneka ragam budaya 

lokal contohnya seperti: 1. tata tulis (surat-menyurat dan kaligrafi al-Qur’an), syair, seni alat musik 

rebana (habsy) dan gambus, penyederhanaan jumlah mahar pernikahan, meluruskan tindakan 

penyimpangan terhadap Ka’bah dan pelaksanaan umrah maupun haji di Kota Mekkah serta 

Madinah, 2. tata cara berbicara, berperilaku dan berpakaian bagi setiap umat Islam, 3. arsitektur 

bangunan Masjid di Eropa, Timur Tengah, Afrika dam Asia serta 4. memakan bubur asyura pada 

bulan Muharram, tahlilan dan maulid Nabi di Indonesia. 

Beranjak dari pemaparan sebelumnya, provinsi Kalimantan Tengah sebagai sub-bagian 

negara Indonesia juga memiliki budaya lokal yang ikut terpengaruh agama Islam (Nova Kurniati, 

Alfonso Munte, dan Nova Lady Simanjuntak, 2023), salah satu contohnya menyangkut masalah 

pengobatan bagi orang yang sedang sakit. Adapun dalam hal ini, istilah yang dikenal dan disebut 

oleh seluruh masyarakat setempat (suku Dayak) yakni: 1. tatamba/tetamba, (Merti Kristina dan 

Yulianti Hidayah, 2019) 2. manyangiyang/sangiang (Merti Kristina dan Yulianti Hidayah, 2019) 

serta 3. Badewah (Rasidi Tohir, Muhammad Husni, dan Desi Erawati, 2022). Untuk itu, hadirnya 

tulisan ini bermaksud mendeskripsikan prosesi atau mekanisme tatamba mayang bernuansa Islam 

yang masih dilakukan di beberapa wilayah tersebut. 

 
 



299 

 

 

METODE PENELITIAN  

Kajian lapangan (field research) digunakan dalam penelitian ini dengan hasil berbentuk 

kalimat-kalimat (deskriptif). Untuk pengumpulan data, dilakukan melalui teknik wawancara kepada 

5 orang subjek yang didapati memiliki pengetahuan dan pengalaman perihal tatamba mayang 

berasal dari 5 wilayah di Prov. Kalimantan Tengah yakni: Kab. Kotawaringin Timur (Kota Sampit 

dan Desa Tinduk), Kab. Katingan (Desa Tumbang Samba), Kab. Gunung Mas (Desa Tampelas), 

Kab. Barito Utara (Desa Sikui) dan Kab. Barito Selatan (Desa Babai). Kemudian dilanjutkan tahap 

pengabsahan menggunakan trianggulasi teknik dan sumber yang dilanjutkan dengan tahapan 

analisis yakni: a. reduksi data, b. penyajian data, serta c. penarikan kesimpulan. 

 
HASIL PENELITIAN 

Sekilas Tentang Tatamba Mayang 

Tatamba mayang yang dipahami oleh masyarakat suku Dayak Kalimantan Tengah 

sebagai salah satu proses atau mekanisme pengobatan tradisional yang dilakukan guna 

menyembuhkan suatu penyakit dengan cara dimandikan (si pasien/orang yang sakit), kemudian 

memindahkannya kepada makhluk hidup lain (umumnya ayam jantan berwarna hitam/cemani). 

Awalnya pengobatan jenis ini dikatakan merupakan bagian dari budaya Kaharingan mulai sejak 

dulu dan tetap ikut terbawa sejak masuknya oknum-oknum para pelaku kegiatan tersebut 

(basir/tabib/dukun) ke agama Islam. Adapun praktiknya untuk saat ini dapat ditemukan hanya pada 

beberapa wilayah saja yakni Kab. Kotawaringin Timur (Kota Sampit dan Desa Tinduk), Kab. 

Katingan (Desa Tumbang Samba), Kab. Gunung Mas (Desa Tampelas), Kab. Barito Utara (Desa 

Sikui) dan Kab. Barito Selatan (Desa Babai) itu pun sudah sangat jarang dilakukan sebab minim 

bahkan bisa sampai tidak adanya generasi penerus yang melanjutkannya. 

Penyebutan lain mengenai tatamba mayang ini menurut penuturan subjek terbagi menjadi 

tiga yakni: 1. mandi tujuh bidadari, 2. mandui mayang, 3. mandi membuang atau membersihkan 

firasat (termasuk penyakit). 

 
Tata Cara Proses atau Mekanisme Tatamba Mayang 

Berbicara mengenai proses atau mekanisme tatamba mayang dengan merujuk penuturan 

para subjek penelitian yakni sebagai berikut: 

1. Menyiapkan Bahan-Bahan 

Bahan-bahan yang harus disiapkan ketika hendak melakukan tatamba mayang terdiri dari kain 

berwarna hitam (untuk Desa Babai menggunakan kain berwarna kuning), mayang (pelepah 

pohon pinang yang belum terbelah dan terlihat bunganya) dengan cara mengambilnya pun 

harus tidak boleh jatuh ke tanah guna menjaga kesuciannya, ayam berwarna hitam/cemani. 

2. Menentukan Waktu Pelaksanaan 

Penentuan waktu ini biasanya langsung diberitahukan oleh basir/tabib/dukun yang bertugas 

melakukan proses tatamba mayang. 

3. Pelaksanaan Tatamba Mayang 

a. Pertama, basir/tabib/dukun menyuruh si pasien untuk duduk menghadap matahari terbit; 

b. Kedua, basir/tabib/dukun menutup si pasien dengan menggunakan kain berwarna hitam untuk 



300 

 

Desa Babai menggunakan kain berwarna kuning); 

c. Ketiga, basir/tabib/dukun mulai menyiramkan air kepada si pasien dimulai dari bagian kiri 

kemudian kanan dan tengah kepala dengan lebih dulu mengucap basmalah; 

d. Keempat, basir/tabib/dukun meletakkan mayang pada bagian kepala pasien yang masih 

tertutup kain tersebut kemudian dibelah untuk diambil isinya; 

e. Kelima, basir/tabib/dukun memapaskan (menepukkan) isi mayang (bunganya) kepada si 

pasien dimulai dari kiri kemudian kanan dan kepala; 

f. Keenam, basir/tabib/dukun mengambil biji bunga bekas papasan (tepukkan) kepada si 

pasien kemudian menempelkannya kepada ayam jantan berwarna hitam/cemani yang 

sudah disiapkan sebelumnya dengan mengucap: “Semoga dengan memohon kepada Allah 

Swt melalui proses ini penyakit pindah ke ayam dan kamu (si pasien) tidak mengalami sakit-

sakitan lag. aamiin”. 

g. Ketujuh, basir/tabib/dukun membuka kain penutup yang menutup si pasien dengan 

mengucap shalawat serta hamdalah. 

h. Kedelapan, basir/tabib/dukun menyuruh si pasien melemparkan pakaian yang 

digunakannya ketika proses tatamba mayang ke atap rumah atau sungai di sekitar tempat 

tinggalnya (si pasien). 

i. Kesembilan, basir/tabib/dukun memberikan anjuran berupa pantangan agar jangan sampai 

melewati di bawah tiang jemuran selama 3 hari sampai 1 minggu dan jika dilanggar maka 

akan mengulangi proses tatamba mayang (untuk Desa Babai memberikan tambahan yakni 

tidak diperkenankan keluar rumah waktu dekat senja/Maghrib selama 40 hari). 

 
Pembahasan 

Merujuk hasil penelitian pada pemaparan sebelumnya, maka dalam proses atau 

mekanisme tatamba mayang yang masih dilakukan oleh masyarakat suku Dayak di beberapa 

wilayah seperti Kab. Kotawaringin Timur (Kota Sampit dan Desa Tinduk), Kab. Katingan (Desa 

Tumbang Samba), Kab. Gunung Mas (Desa Tampelas), Kab. Barito Utara (Desa Sikui) dan Kab. 

Barito Selatan (Desa Babai) sejatinya jelas mencerminkan nuansa Islam sehingga tidak dapat 

dihukumi sebagai perilaku syirik secara mutlak. Alasan mengapa demikian yakni: 1. di awali 

dengan mengucap basmalah dan diakhiri hamdalah yang menandakan mengikuti anjuran Nabi 

Muhammad Saw agar ketika memulai suatu pekerjaan hendaknya didahului serta diakhiri dengan 

mengingat lagi memuji Allah Swt, 2. adanya ucapan penyerahan diri kepada Allah Swt selaku 

Sang Pencipta yang menginginkan kesembuhan pada-Nya atas segala penyakit serta 3. adanya 

bentuk sanjungan kepada Nabi Muhammad Saw. 

Jika ditinjau melalui ayat al-Qur’an, maka dapat dikatakan mencerminkan perilaku Nabi 

Ayyub A.S yang diperintahkan oleh Allah Swt untuk melakukan mandi agar dengan hal itu 

menjadi perantara penyembuhan penyakit yang dideritanya selama ini. Disisi lain, tatamba 

mayang pun juga dapat dianalogikan sebagai wasilah (perantara kesembuhan dari Allah Swt) 

seperti berobat ke dokter dan meminum obat sesuai anjurannya secara rutin serta dengan 

catatan si pelaku tatamba mayang tetap kokoh keyakinan untuk tidak menganggap proses atau 

mekanisme yang telah dilakukan tersebut sebagai penyebab utama kesembuhan. Adapun yang 

menjadi kekeliruan dalam proses atau mekanisme tatamba mayang terletak pada penggunaan 



301 

 

hewan (ayam jantan berwarna hitam/cemani), sebab tidak ada korelasi untuk meletakkan atau 

memindahkan penyakit dengan cara seperti demikian. 

 
KESIMPULAN 

Tatamba mayang dapat dikatakan merupakan salah satu budaya lokal suku Dayak yang 

bernuansa Islam sebab dalam proses atau mekanismenya: 1. di awali dengan mengucap 

basmalah dan diakhiri hamdalah yang menandakan mengikuti anjuran Nabi Muhammad Saw agar 

ketika memulai suatu pekerjaan hendaknya didahului serta diakhiri dengan mengingat lagi memuji 

Allah Swt, 2. adanya ucapan penyerahan diri kepada Allah Swt selaku Sang Pencipta yang 

menginginkan kesembuhan pada-Nya atas segala penyakit serta 3. adanya bentuk sanjungan 

kepada Nabi Muhammad Saw. Adapun yang menjadi kekeliruan dalam proses atau mekanisme 

tatamba mayang terletak pada penggunaan hewan (ayam jantan berwarna hitam/cemani), sebab 

tidak ada korelasi untuk meletakkan atau memindahkan penyakit dengan cara seperti demikian. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Amin, Saidul. “EKSISTENSI KAJIAN TAUHID DALAM KEILMUAN USHULUDDIN.” Majalah Ilmu 

Pengetahuan dan Pemikiran Keagamaan Tajdid 22, no. 1 (4 Juli 2019): 71–83. 
https://doi.org/10.15548/tajdid.v22i1.282. 

Andika, Andika. “AGAMA DAN PERKEMBANGAN TEKNOLOGI DI ERA MODERN.” Abrahamic 
Religions: Jurnal Studi Agama-Agama 2, no. 2 (20 September 2022): 129–39. 
https://doi.org/10.22373/arj.v2i2.12556. 

Herlina, Rondang. “Hubungan Agama Dengan Negara Dalam Integralistik, Sekularistik Dan 
Substantif-Simbiotik.” Fafahhamna 2, no. 1 (22 Juli 2023): 1–20. 

Khoiruddin, Khoiruddin. “Peran Agama Dalam Meningkatkan Kesadaran Budaya Politik 
Masyarakat Kec. Tanjung Beringin, Serdang Bedagai.” Skripsi, Universitas Islam Negeri 
Sumatera Utara, 2022. http://repository.uinsu.ac.id/16260/. 

Kristina, Merti, dan Yulianti Hidayah. “Identifikasi Tumbuhan Pada Tradisi Nimbuk Suku Dayak Di 
Halong Kalimantan Selatan.” Jurnal Pendidikan Hayati 5, no. 1 (19 Maret 2019). 
https://doi.org/10.33654/jph.v5i1.618. 

Kurniati, Nova, Alfonso Munte, dan Nova Lady Simanjuntak. “REFLEKSI FILOSOFIS, 
MANISFESTATIF BUDAYA KURIKULUM PENDIDIKAN DI KALIMANTAN TENGAH.” 
Jurnal Ilmu Pendidikan Muhammadiyah Kramat Jati 4, no. 1 (30 Juni 2023): 28–41. 
https://doi.org/10.55943/jipmukjt.v4i1.47. 

M.A, Arief Bakhtiar Darmawan, S. IP, dan Dr Asep Kamaluddin Nashir. Studi Kawasan Timur 
Tengah: Antara Perdamaian Dan Konflik. Deepublish, 2023. 

“PENGARUH PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DAN BUDAYA RELIGIUS SEKOLAH TERHADAP 
KECERDASAN EMOSIONAL DAN SPIRITUAL SISWA | Jurnal Al-Hikmah,” 25
 Oktober 2022. https://www.jurnal.staiba.ac.id/index.php/Al- Hikmah/article/view/333. 

Rahmatillah, Tri Putri, Osy Insyan, Nurafifah Nurafifah, dan Fariz Primadi Hirsan. “Strategi 
Pengembangan Desa Wisata Berbasis Wisata Alam dan Budaya Sebagai Media Promosi 
Desa Sangiang.” Jurnal Planoearth 4, no. 2 (28 November 2019): 111–16. 
https://doi.org/10.31764/jpe.v4i2.970. 

Tohir, Rasidi, Muhammad Husni, dan Desi Erawati. “Prosesi Ritual Batatamba Pada Masyarakat 
Banjar Di Kelurahan Pegatan Kabupaten Katingan Provinsi Kalimantan Tengah.” Al-
Banjari : Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman 21, no. 2 (16 Desember 2022). 
https://doi.org/10.18592/al-banjari.v21i2.7264. 

https://doi.org/10.15548/tajdid.v22i1.282
https://doi.org/10.22373/arj.v2i2.12556
http://repository.uinsu.ac.id/16260/
https://doi.org/10.33654/jph.v5i1.618
https://doi.org/10.55943/jipmukjt.v4i1.47
http://www.jurnal.staiba.ac.id/index.php/Al-
https://doi.org/10.31764/jpe.v4i2.970

