HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 2 No. 2 2024, hal. 1061-1073 e-ISSN: 2988-6287

EKOTEOLOGI KRISTEN: TEOLOGI PENCIPTAAN DAN TANGGUNG JAWAB TERHADAP
LINGKUNGAN

Riska
Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
riskamarruan@amail.com

Abstract
This research, titled " Ekoteologi Kristen: Teologi Penciptaan dan Tanggung Jawab terhadap
Lingkungan" aims to search the relationship between creation theology within the Christian context
and the ecological responsibilities borne by Christians. Using a literature review method, this study
analyzes various theological and environmental ethics literature to understand how Biblical
teachings on creation shape Christian perspectives on environmental conservation. The primary
focus of this research is on interpreting creation theology as a foundation for ecological
commitment and environmental justice within Christian faith practice. The findings indicate that
creation theology provides a robust theological basis for environmental responsibility, emphasizing
humanity's role as stewards of the earth who must maintain the balance and harmony of God's
creation. The study also identifies challenges faced by vulnerable communities due to
environmental degradation and underscores the need for collective action and advocacy by the
church and Christian communities to support fair and sustainable environmental policies. The
conclusion highlights the importance of integrating theological principles with concrete actions in
addressing contemporary ecological issues.
Keywords: Christian Ecotheology, Creation, Stewardship, Environment.

Abstrak
Penelitian ini berjudul "Ekoteologi Kristen: Teologi Penciptaan dan Tanggung Jawab terhadap
Lingkungan" bertujuan untuk mengeksplorasi hubungan antara teologi penciptaan dalam konteks
Kristen dan tanggung jawab ekologis yang diemban oleh umat Kristen. Dengan menggunakan
metode studi pustaka, penelitian ini menganalisis berbagai literatur teologis dan etika lingkungan
untuk memahami bagaimana ajaran Alkitab tentang penciptaan membentuk pandangan Kristen
terhadap pelestarian lingkungan. Fokus utama penelitian ini adalah pada interpretasi teologi
penciptaan sebagai dasar bagi komitmen ekologis dan keadilan lingkungan dalam praktik iman
Kristen. Hasil penelitian menunjukkan bahwa teologi penciptaan memberikan landasan teologis
yang kuat untuk tanggung jawab lingkungan, menekankan peran manusia sebagai pengelola bumi
yang harus menjaga keseimbangan dan harmoni ciptaan Tuhan. Penelitian ini juga
mengidentifikasi tantangan yang dihadapi komunitas rentan akibat kerusakan lingkungan dan
menekankan perlunya tindakan kolektif dan advokasi oleh gereja dan umat Kristen untuk
mendukung kebijakan lingkungan yang adil dan berkelanjutan. Kesimpulan dari penelitian ini
menggarisbawahi pentingnya integrasi prinsip teologis dengan tindakan konkret dalam
menghadapi isu-isu ekologis kontemporer.
Kata Kunci: Ekoteologi Kristen, Penciptaan, Pemeliharaan, Lingkungan.

PENDAHULUAN

Teologi penciptaan merupakan salah satu fondasi utama dalam iman Kristen yang menegaskan
bahwa alam semesta dan segala isinya diciptakan oleh Tuhan dengan tujuan yang baik (Budiman et al.,
2021). Narasi penciptaan dalam kitab Kejadian tidak hanya menggambarkan kekuasaan dan
kebijaksanaan Tuhan, tetapi juga menetapkan peran manusia sebagai pengelola dan penjaga bumi.
Dalam konteks ini, manusia dipanggil untuk berpartisipasi dalam karya penciptaan Tuhan dengan cara

1061


mailto:riskamarruan@gmail.com

yang mencerminkan kasih, keadilan, dan penghormatan terhadap ciptaan. Namun, seiring dengan
berkembangnya peradaban manusia, terjadi ketegangan antara mandat untuk "berkuasa" atas bumi
(Kejadian 1:28) dan kewajiban untuk "memelihara" (Kejadian 2:15) (Lembaga Alkitab Indonesia, 2015).
Hal ini memunculkan pertanyaan mendasar tentang bagaimana umat Kristen dapat menjalankan
tanggung jawab lingkungan mereka secara etis dan teologis.

Perspektif ekoteologi Kristen menawarkan kerangka teologis yang holistik untuk memahami
hubungan antara manusia, alam, dan Tuhan, menggabungkan ajaran penciptaan dengan tanggung
jawab ekologis. Ini mendorong umat Kristen untuk mengadopsi sikap penghormatan dan perawatan
terhadap ciptaan sebagai ekspresi iman mereka, sekaligus berkomitmen pada tindakan yang mendukung
keseimbangan ekologis dan keadilan sosial. Melalui pendekatan ini, keadilan ekologis dan tanggung
jawab lingkungan dapat menjadi bagian integral dari praktik keagamaan dan kehidupan sehari-hari.
Ekoteologi berusaha menjawab tantangan lingkungan modern dengan merujuk pada ajaran-ajaran
Kristen tentang penciptaan, penebusan, dan eskatologi. Dalam pandangan ini, alam dilihat sebagai
ciptaan Tuhan yang harus dihargai dan dilindungi, bukan sekadar sumber daya yang dapat dieksploitasi.
Dengan demikian, ekoteologi menekankan bahwa tanggung jawab manusia terhadap lingkungan bukan
hanya masalah moral atau sosial, tetapi juga merupakan panggilan spiritual untuk memelihara integritas
ciptaan sebagai bagian dari iman dan ketaatan kepada Tuhan. Ini menuntut perubahan paradigma dari
eksploitasi terhadap alam menuju penatalayanan yang berkelanjutan dan adil.

Seiring dengan meningkatnya kesadaran akan krisis lingkungan global, banyak kelompok
Kristen mulai menyadari pentingnya menjalankan ajaran teologi penciptaan dengan tanggung jawab
terhadap lingkungan di mana ia berada. Tentu hal ini tidak hanya relevan bagi gereja-gereja di negara
maju, tetapi juga sangat penting bagi beberapa kelompok di negara berkembang yang seringkali menjadi
korban utama dari degradasi lingkungan. Dalam konteks ini, ekoteologi memberikan dasar teologis yang
kuat untuk advokasi lingkungan yang berfokus pada keadilan ekologis dan perlindungan terhadap
komunitas yang rentan. Teologi penciptaan dengan demikian tidak hanya menginspirasi rasa syukur dan
kekaguman terhadap keindahan alam, tetapi juga menuntut tindakan nyata untuk melindungi dan
memulihkan bumi sebagai bagian dari panggilan Kristen.

Pada akhirnya, penelitian tentang teologi penciptaan dan tanggung jawab lingkungan dari
perspektif ekoteologi Kristen bertujuan untuk menggali lebih dalam makna teologis dari hubungan antara
manusia dan alam. Ini mencakup analisis kritis terhadap teks-teks Alkitab, tradisi gereja, serta refleksi
kontemporer tentang tantangan lingkungan yang dihadapi dunia saat ini. Dengan demikian, penelitian ini
tidak hanya relevan secara akademis, tetapi juga berpotensi memberikan kontribusi praktis bagi upaya
pelestarian lingkungan dalam konteks iman Kristen.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian studi pustaka atau kajian literatur merupakan pendekatan yang sangat relevan
dan efektif dalam penelitian ekoteologi Kristen, khususnya dalam topik "Teologi Penciptaan dan
Tanggung Jawab terhadap Lingkungan." Metode ini melibatkan pengumpulan, analisis, dan sintesis
berbagai sumber tertulis, termasuk buku, artikel jurnal, makalah konferensi, dan dokumen teologi, yang
berkaitan dengan topik yang dibahas. Studi pustaka memungkinkan peneliti untuk memahami,
mengevaluasi, dan membandingkan berbagai pandangan dan argumen yang telah diajukan oleh para
teolog dan akademisi lainnya mengenai hubungan antara teologi penciptaan dan tanggung jawab
lingkungan (Manzilati, 2017).

Langkah pertama dalam metode studi pustaka adalah melakukan identifikasi dan seleksi literatur
yang relevan. Ini mencakup penelusuran literatur teologis yang berfokus pada doktrin penciptaan,
ekoteologi, dan etika lingkungan dari perspektif Kristen. Peneliti dapat memanfaatkan database
akademik, perpustakaan teologi, dan repositori digital untuk mengakses sumber-sumber primer dan

1062



sekunder. Literatur yang dipilih harus mencakup beragam pandangan teologis, mulai dari tradisi ortodoks
hingga pandangan kontemporer yang progresif, untuk mendapatkan gambaran yang komprehensif
tentang bagaimana isu tanggung jawab lingkungan dipahami dalam konteks teologi penciptaan.

Tahap selanjutnya adalah analisis kritis terhadap literatur yang telah dikumpulkan. Dalam tahap
ini, peneliti tidak hanya membaca dan merangkum isi literatur, tetapi juga mengevaluasi argumen yang
diajukan, melihat konteks historis dan teologis, serta menilai relevansinya terhadap isu lingkungan saat
ini. Analisis kritis ini penting untuk memahami bagaimana teologi penciptaan memberikan dasar teologis
bagi tanggung jawab lingkungan, serta bagaimana ekoteologi Kristen dapat diterapkan dalam praktik.
Peneliti juga perlu mengidentifikasi kesenjangan atau keterbatasan dalam literatur yang ada, yang dapat
menjadi dasar untuk rekomendasi penelitian lebih lanjut.

Setelah analisis literatur, langkah terakhir adalah sintesis dan penyusunan hasil penelitian. Pada
tahap ini, peneliti mengintegrasikan temuan-temuan dari berbagai sumber untuk menyusun argumen
yang koheren dan komprehensif tentang hubungan antara teologi penciptaan dan tanggung jawab
lingkungan dalam ekoteologi Kristen. Hasil sintesis ini kemudian dapat digunakan untuk menjelaskan
prinsip-prinsip dasar ekoteologi Kristen, mengidentifikasi tantangan dan peluang dalam penerapan
konsep ini, serta memberikan rekomendasi bagi gereja dan umat Kristen dalam menanggapi isu-isu
lingkungan. Sintesis ini juga dapat menyoroti bagaimana teologi penciptaan dapat memperkaya
diskursus ekoteologi dan memperkuat komitmen teologis terhadap pelestarian lingkungan.

Dengan menggunakan metode studi pustaka, penelitian tentang "Teologi Penciptaan dan
Tanggung Jawab terhadap Lingkungan" dapat menghasilkan kontribusi yang signifikan terhadap
pemahaman ekoteologi Kristen. Metode ini memungkinkan peneliti untuk menyusun landasan teologis
yang kuat dan berbasis literatur yang mendalam, serta memberikan wawasan yang berguna bagi gereja
dan komunitas Kristen dalam menghadapi tantangan ekologi kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengantar Teologi Penciptaan

Teologi penciptaan adalah salah satu cabang dari teologi Kristen yang menelaah dan
menginterpretasikan ajaran-ajaran Alkitab tentang asal-usul alam semesta, bumi, dan segala isinya,
termasuk manusia. Teologi penciptaan berfokus pada bagaimana Tuhan sebagai Pencipta
memerintahkan manusia untuk memelihara dan mengelola bumi secara bertanggung jawab. Ini
melibatkan pemahaman tentang hubungan antara Tuhan, ciptaan, dan manusia serta implikasi etis dari
mandat penciptaan tersebut terhadap tanggung jawab ekologis kita saat ini (Yuono, 2019). Dalam
konteks Kristen, teologi penciptaan menekankan keyakinan bahwa alam semesta dan semua yang ada
di dalamnya diciptakan oleh Tuhan yang Maha Kuasa, yang merupakan sumber segala kehidupan.
Doktrin ini didasarkan terutama pada narasi penciptaan yang ditemukan dalam kitab Kejadian, yang
menggambarkan bagaimana Tuhan menciptakan langit dan bumi dalam enam hari dan beristirahat pada
hari ketujuh. Narasi ini menjadi dasar bagi banyak ajaran teologis lainnya, seperti pemahaman tentang
Tuhan sebagai Pencipta, manusia sebagai bagian dari ciptaan, dan hubungan antara Tuhan, manusia,
dan alam.

Dalam teologi penciptaan, Tuhan dipahami sebagai entitas transenden yang memulai dan
menopang keberadaan alam semesta. Tuhan tidak hanya menciptakan segala sesuatu dari ketiadaan
(creatio ex nihilo), tetapi juga terus memelihara ciptaan-Nya. Keberadaan dunia dan segala isinya tidak
bersifat otonom, tetapi bergantung sepenuhnya pada kehendak dan kuasa Tuhan. Dengan demikian,
teologi penciptaan menegaskan supremasi dan kedaulatan Tuhan atas seluruh ciptaan, yang juga
mencakup pengakuan bahwa ciptaan memiliki nilai intrinsik karena diciptakan oleh Tuhan, dan
karenanya, setiap aspek dari alam semesta, baik makhluk hidup maupun benda mati, memiliki martabat
dan tujuan yang diberikan oleh Sang Pencipta.

1063



Lebih jauh, teologi penciptaan tidak hanya membahas aspek-aspek fisik dari penciptaan, tetapi
juga menyentuh dimensi moral dan etis. Misalnya, penciptaan manusia dalam "segambar dan serupa
dengan Allah" (Imago Dei) yang disebutkan dalam Kejadian 1:26-27 memberikan landasan teologis bagi
penghargaan terhadap martabat manusia dan tanggung jawab manusia terhadap dunia (Pondaag,
2020). Menurut teologi penciptaan, manusia memiliki peran khusus sebagai penatalayan atau pengelola
bumi. Ini berarti bahwa manusia diberi mandat untuk merawat, memelihara, dan mengelola alam, bukan
mengeksploitasi atau merusaknya. Pandangan ini menciptakan dasar bagi banyak diskusi tentang etika
lingkungan dan tanggung jawab manusia terhadap alam.

Teologi penciptaan juga memberikan kerangka bagi pemahaman tentang hubungan antara
penciptaan dan keselamatan. Dalam banyak tradisi Kristen, ada keyakinan bahwa seluruh ciptaan tidak
hanya berasal dari Tuhan tetapi juga akan dipulihkan oleh-Nya. Penciptaan tidak ditinggalkan dalam
keadaan jatuh atau rusak, tetapi melalui Kristus, Tuhan berjanji untuk memulihkan dan memperbarui
segala sesuatu. Pandangan ini memberikan harapan eskatologis bagi seluruh ciptaan, bahwa pada
akhirnya, segala sesuatu akan direkonsiliasi dan dipulihkan kepada keadaan sempurna yang Tuhan
kehendaki sejak awal.

Dengan demikian, teologi penciptaan atau ekoteologi menawarkan pandangan yang menyeluruh
tentang dunia, yang menghubungkan keyakinan teologis dengan realitas fisik dan moral. Dalam konteks
Kristen, teologi ini menegaskan bahwa dunia bukanlah hasil dari kebetulan, tetapi diciptakan dengan
tujuan dan makna oleh Tuhan yang penuh kasih. Dengan demikian, teologi penciptaan tidak hanya
memberikan dasar bagi pemahaman tentang asal-usul alam semesta, tetapi juga mempengaruhi
bagaimana umat Kristen melihat peran mereka dalam dunia dan tanggung jawab mereka terhadap
ciptaan Tuhan.

Narasi penciptaan dalam Kitab Kejadian menjadi dasar teologis yang penting dalam memahami
hubungan antara Tuhan, penciptaan, dan manusia dalam tradisi Kristen. Kitab Kejadian 1-2 memberikan
gambaran yang mendalam tentang bagaimana Tuhan menciptakan langit dan bumi serta segala isinya.
Dalam Kejadian 1:1-2:3, dunia digambarkan diciptakan melalui firman Allah yang penuh kuasa, di mana
setiap unsur alam semesta, mulai dari cakrawala hingga makhluk hidup yakni manusia, dipanggil menjadi
ada oleh perintah-Nya. Proses penciptaan yang disusun dalam enam hari ini menunjukkan tatanan dan
keteraturan yang dihadirkan oleh Tuhan dalam penciptaan-Nya. Setiap hari penciptaan diakhiri dengan
penegasan bahwa apa yang diciptakan adalah "baik adanya" yang menunjukkan nilai keindahan dan
kebaikan atas ciptaan Allah.

Selain itu, Kejadian 2:4-25 menyajikan narasi penciptaan yang lebih detail dan berfokus pada
manusia sebagai pusat dari ciptaan Tuhan. Dalam bagian ini, Tuhan membentuk manusia dari debu
tanah dan menghembuskan napas hidup ke dalam hidungnya, menjadikan manusia makhluk hidup yang
unik dan berharga. Kemudian, Tuhan menempatkan manusia di Taman Eden, sebuah tempat yang subur
dan penuh kehidupan, dengan perintah untuk mengusahakan dan memelihara taman tersebut (Kejadian
2:15). Amanat ini sering disebut sebagai mandat budaya atau penatalayanan (stewardship), yang
menekankan tanggung jawab manusia untuk menjaga dan merawat ciptaan Tuhan.

Mazmur juga banyak berbicara tentang hubungan antara Tuhan, penciptaan, dan manusia.
Mazmur 8, misalnya, mengekspresikan kekaguman akan kebesaran Tuhan yang terlihat dalam ciptaan-
Nya dan menyoroti peran istimewa manusia dalam alam semesta. Penulis Mazmur berkata, "Jika aku
melihat langit-Mu, buatan jari-Mu, bulan dan bintang-bintang yang Kautempatkan: apakah manusia,
sehingga Engkau mengingatnya? Apakah anak manusia, sehingga Engkau mengindahkannya? Namun
Engkau telah membuatnya hampir sama seperti Allah, dan telah memahkotainya dengan kemuliaan dan
hormat." (Mazmur 8:4-5). Mazmur ini menekankan martabat dan kehormatan yang diberikan kepada
manusia, yang diciptakan menurut gambar dan rupa Allah, sekaligus mengingatkan manusia akan
tanggung jawabnya untuk mengelola ciptaan dengan bijaksana.

1064



Surat-surat Paulus dalam Perjanjian Baru juga memberikan perspektif yang kaya tentang
hubungan antara Tuhan, penciptaan, dan manusia. Dalam Roma 8:19-22, Paulus mengaitkan
penderitaan dan ketidaksempurnaan alam dengan dosa manusia dan menegaskan bahwa seluruh
ciptaan menanti-nantikan pembebasan dari belenggu kebinasaan. Paulus menggambarkan ciptaan
sebagai sesuatu yang "mengeluh” dan "sakit bersalin," menantikan pengungkapan kemuliaan anak-anak
Allah. Ini menunjukkan bahwa keselamatan dalam pandangan Kristen tidak hanya berlaku bagi manusia,
tetapi juga mencakup pemulihan seluruh ciptaan.

Kolose 1:15-20 juga memperlihatkan hubungan erat antara Kristus dan penciptaan. Paulus
menyatakan bahwa Kristus adalah "gambar Allah yang tidak kelihatan, yang sulung, lebih utama dari
segala yang diciptakan" (Kolose 1:15). Segala sesuatu diciptakan oleh-Nya dan untuk-Nya, dan di dalam
Dia segala sesuatu di bumi dan di surga disatukan. Ini menegaskan bahwa Kristus adalah pusat dari
segala ciptaan dan bahwa tujuan akhir dari ciptaan adalah untuk memuliakan Tuhan.

Melalui narasi penciptaan dalam Kitab Kejadian, Mazmur, dan surat-surat Paulus, jelas bahwa
Alkitab memberikan pandangan yang mendalam tentang hubungan yang harmonis antara Tuhan,
ciptaan, dan manusia. Manusia, sebagai bagian dari ciptaan, diberi tanggung jawab besar untuk merawat
dan melestarikan dunia yang diciptakan oleh Tuhan. Ini bukan hanya tugas ekologis, tetapi juga tanggung
jawab spiritual yang mencerminkan kehendak Allah yang menciptakan segala sesuatu dengan baik.
Dalam konteks ekoteologi Kristen, dasar-dasar alkitabiah ini menjadi landasan penting untuk memahami
dan mempraktikkan tanggung jawab lingkungan dalam kehidupan sehari-hari umat Kristen.

Konsep Tanggung Jawab Lingkungan dalam Kristen

Mandat Kultural atau "Cultural Mandate" adalah istilah yang digunakan untuk merujuk pada
perintah Tuhan kepada manusia dalam Kejadian 1:28, di mana Allah memberkati manusia dan memberi
mereka tanggung jawab atas bumi. Ayat tersebut berbunyi: "Beranakcuculah dan bertambah banyak;
penuhilah bumi dan taklukkanlah itu, berkuasalah atas ikan-ikan di laut dan burung-burung di udara dan
atas segala binatang yang merayap di bumi." Mandat ini sering diartikan sebagai panggilan untuk
manusia bukan hanya untuk mengisi bumi, tetapi juga untuk mengelola, merawat, dan
mengembangkannya.

Dalam konteks teologi Kristen, Mandat Kultural dipahami sebagai tanggung jawab yang diemban
manusia sebagai ciptaan Allah yang dibuat menurut gambar-Nya (Imago Dei). Manusia, sebagai gambar
Allah, diberi otoritas untuk berkuasa atas ciptaan, tetapi otoritas ini harus dipahami dalam kerangka
penatalayanan (stewardship). Penguasaan di sini tidak boleh diartikan sebagai eksploitasi atau
perusakan, melainkan sebagai pengelolaan yang bijak dan bertanggung jawab. Manusia dipanggil untuk
bekerja sama dengan Tuhan dalam memelihara, merawat, dan mengembangkan dunia yang telah
diciptakan, sehingga alam dapat terus memenuhi tujuan penciptaannya.

Mandat Kultural juga mencakup aspek pengembangan budaya dan peradaban. Tanggung jawab
untuk "menaklukkan" bumi tidak hanya berarti penguasaan fisik atas lingkungan alam, tetapi juga
pengembangan masyarakat, teknologi, seni, ilmu pengetahuan, dan segala aspek kehidupan manusia.
Hal ini mencerminkan panggilan manusia untuk terus berinovasi dan menciptakan sesuatu yang baik,
sesuai dengan kehendak Allah. Oleh karena itu, Mandat Kultural tidak hanya bersifat ekologis, tetapi juga
sosial dan budaya.

Namun, pemahaman terhadap Mandat Kultural ini juga harus dipadukan dengan kesadaran akan
batasan dan potensi kehancuran akibat dosa manusia. Setelah kejatuhan manusia ke dalam dosa,
hubungan antara manusia dan alam menjadi rusak. Eksploitasi alam dan ketidakadilan sosial yang sering
kali terjadi adalah hasil dari penyalahgunaan mandat ini. Oleh karena itu, ada kebutuhan untuk
mereinterpretasi dan mengaplikasikan kembali Mandat Kultural ini dalam konteks dunia yang jatuh,
dengan fokus pada pemulihan dan rekonsiliasi.

1065



Dalam praktiknya, Mandat Kultural memanggil umat Kristen untuk terlibat aktif dalam menjaga
kelestarian alam dan memperjuangkan keadilan sosial sebagai bagian dari pengelolaan bumi. Ini berarti
mengambil langkah-langkah untuk mengurangi kerusakan lingkungan, mengelola sumber daya alam
dengan bijak, dan menciptakan lingkungan sosial yang adil dan berkelanjutan. Mandat ini memberikan
dasar teologis bagi upaya konservasi dan pengelolaan lingkungan yang bertanggung jawab, serta
menegaskan pentingnya hubungan yang harmonis antara manusia, alam, dan Tuhan.

Penatalayanan lingkungan (stewardship) adalah konsep teologis yang menekankan peran
manusia sebagai pengelola bumi, dengan tanggung jawab yang besar untuk merawat dan melestarikan
ciptaan Tuhan. Konsep ini berakar kuat dalam tradisi Kristen, terutama dalam interpretasi Alkitab
terhadap peran manusia dalam penciptaan. Menurut narasi Alkitab, manusia diciptakan dalam gambar
dan rupa Allah (Kejadian 1:26-27) dan diberi mandat untuk “berkuasa atas ikan-ikan di laut, burung-
burung di udara, dan segala makhluk hidup yang merayap di bumi” (Kejadian 1:28). Namun, otoritas ini
bukanlah lisensi untuk eksploitasi yang merusak, melainkan sebuah tanggung jawab yang harus
dijalankan dengan rasa hormat dan cinta terhadap seluruh ciptaan.

Penatalayanan lingkungan mengajarkan bahwa bumi dan segala isinya adalah milik Tuhan, dan
manusia hanya diberi kepercayaan untuk mengelola sumber daya yang telah Tuhan sediakan. Dalam
pandangan ini, manusia bukanlah pemilik mutlak, melainkan hanya penatalayan yang harus bertindak
sesuai dengan kehendak Sang Pencipta. Ini berarti bahwa setiap tindakan manusia terhadap alam harus
mempertimbangkan dampaknya terhadap keutuhan ciptaan dan masa depan generasi mendatang.
Penatalayan yang baik akan memastikan bahwa sumber daya alam digunakan dengan bijaksana,
menjaga keseimbangan ekosistem, dan melindungi spesies-spesies yang terancam punah, sesuai
dengan prinsip-prinsip keberlanjutan.

Konsep penatalayanan juga mengandung aspek moral dan etis yang mendalam. Di dalamnya
terkandung pengakuan bahwa kerusakan lingkungan adalah hasil dari dosa manusia, terutama dosa
keserakahan dan ketidakpedulian. Ketika manusia menyalahgunakan kekuasaannya atas alam,
kerusakan yang terjadi tidak hanya merugikan lingkungan, tetapi juga mengkhianati amanat yang telah
diberikan oleh Tuhan. Oleh karena itu, tindakan merawat bumi menjadi tindakan keadilan dan
pengabdian yang sejalan dengan iman Kristen. Tanggung jawab ini mencakup upaya untuk mengurangi
dampak negatif terhadap lingkungan, memperbaiki kerusakan yang telah terjadi, serta mendidik orang
lain tentang pentingnya menjaga kelestarian alam.

Dalam praktiknya, penatalayanan lingkungan dapat diwujudkan melalui berbagai cara, seperti
mendukung kebijakan yang ramah lingkungan, mengurangi jejak karbon, berpartisipasi dalam konservasi
alam, dan mengajarkan generasi muda tentang pentingnya menjaga lingkungan. Gereja dan komunitas
Kristen memainkan peran penting dalam mendorong tindakan-tindakan ini, dengan menekankan bahwa
merawat bumi adalah bagian integral dari ibadah dan kehidupan beriman. Selain itu, penatalayanan
lingkungan juga mengajak individu untuk merenungkan gaya hidup mereka sendiri dan
mempertimbangkan bagaimana tindakan sehari-hari mereka, seperti penggunaan energi, konsumsi, dan
pengelolaan sampah, dapat berkontribusi pada upaya pelestarian lingkungan.

Dengan demikian, penatalayanan lingkungan dalam konteks ekoteologi Kristen bukan hanya
tentang tanggung jawab individu, tetapi juga tentang komitmen kolektif umat manusia untuk menjaga
keutuhan ciptaan sebagai bentuk penghormatan terhadap Sang Pencipta. Ini adalah panggilan untuk
menjalankan peran kita sebagai penjaga bumi dengan penuh kasih, kebijaksanaan, dan rasa tanggung
jawab, agar alam dapat tetap menjadi tempat yang indah dan lestari, baik untuk kita saat ini maupun
untuk generasi yang akan datang.

1066



Ekoteologi Kristen: Definisi dan Ruang Lingkup

Ekoteologi Kristen adalah cabang teologi yang mengeksplorasi hubungan antara iman Kristen
dan isu-isu lingkungan. Ini adalah respons teologis terhadap krisis ekologi global yang semakin
mendesak, seperti perubahan iklim, polusi, dan kerusakan habitat alami. Ekoteologi Kristen berusaha
untuk menafsirkan ajaran-ajaran Alkitab dan tradisi gereja dalam konteks tanggung jawab terhadap alam
ciptaan Tuhan. Inti dari ekoteologi Kristen adalah keyakinan bahwa seluruh alam semesta adalah karya
ciptaan Allah, dan manusia, sebagai bagian dari ciptaan tersebut, memiliki tanggung jawab moral untuk
merawat dan melestarikannya (Gill, 2000).

Akar dari ekoteologi Kristen dapat ditemukan dalam narasi penciptaan di kitab Kejadian, di mana
Allah menciptakan langit dan bumi serta segala isinya dan menilai semuanya sebagai "baik" (Kejadian
1:31). Pandangan ini menekankan bahwa dunia alami bukan sekadar latar belakang bagi kehidupan
manusia, melainkan memiliki nilai intrinsik di mata Tuhan. Allah kemudian memberi manusia mandat
untuk "menguasai” bumi dan "menaklukkannya" (Kejadian 1:28), yang dalam ekoteologi Kristen
ditafsirkan bukan sebagai lisensi untuk eksploitasi tanpa batas, melainkan sebagai panggilan untuk
penatalayanan yang bijaksana. Manusia dipanggil untuk menjadi penatalayan yang merawat dan
menjaga alam sebagai perpanjangan dari kasih dan kehendak Tuhan.

Ekoteologi Kristen juga mengajarkan bahwa krisis lingkungan merupakan cerminan dari krisis
spiritual yang lebih dalam. Ketika manusia memisahkan diri dari hubungan yang benar dengan Tuhan,
sesama manusia, dan alam, mereka cenderung mengeksploitasi dan merusak ciptaan. Oleh karena itu,
pemulihan hubungan yang harmonis dengan alam tidak hanya membutuhkan pendekatan teknis atau
ilmiah, tetapi juga pertobatan spiritual dan etis. Ekoteologi Kristen mendorong umat Kristen untuk
mengintegrasikan prinsip-prinsip keadilan, kasih, dan penatalayanan dalam interaksi mereka dengan
dunia alam, serta untuk melihat tindakan merawat bumi sebagai bagian integral dari penghayatan iman.

Selain itu, ekoteologi Kristen sering kali berinteraksi dengan isu-isu keadilan sosial, karena
kerusakan lingkungan sering kali paling dirasakan oleh komunitas-komunitas yang paling rentan.
Ekoteologi menekankan bahwa tanggung jawab untuk merawat ciptaan adalah tanggung jawab bersama
yang melampaui batas-batas nasional dan sosial (Ariwidodo, 2014). Ini mengajak gereja-gereja dan
individu-individu Kristen untuk terlibat dalam advokasi dan aksi sosial guna melindungi lingkungan serta
membela mereka yang terdampak oleh krisis lingkungan, seperti masyarakat adat, petani kecil, dan
penduduk miskin di perkotaan.

Pada akhirnya, ekoteologi Kristen adalah sebuah ajakan untuk merenungkan dan memperbarui
cara umat Kristen berinteraksi dengan dunia. Ini adalah panggilan untuk melihat bumi bukan hanya
sebagai sumber daya yang harus dieksploitasi, tetapi sebagai rumah bersama yang harus dirawat
dengan penuh tanggung jawab. Ekoteologi Kristen menempatkan kepedulian terhadap lingkungan
sebagai bagian dari panggilan iman yang lebih luas untuk mengasihi Tuhan dengan segenap hati dan
untuk mengasihi sesama, yang mencakup seluruh ciptaan Tuhan.

Ekoteologi Kristen adalah sebuah cabang teologi yang berusaha menghubungkan iman Kristen
dengan isu-isu lingkungan melalui pemahaman bahwa seluruh ciptaan adalah karya Tuhan yang sakral
dan harus dihormati serta dilindungi. Pada intinya, ekoteologi mengajarkan bahwa hubungan antara
manusia dan alam bukanlah hubungan yang eksploitatif, tetapi seharusnya didasarkan pada cinta,
penatalayanan, dan keadilan. Perspektif ini tumbuh dari kesadaran bahwa krisis lingkungan yang terjadi
saat ini, seperti perubahan iklim, deforestasi, dan polusi, bukan hanya masalah ilmiah atau ekonomi,
tetapi juga masalah spiritual dan moral yang membutuhkan respon teologis.

Dalam konteks iman Kristen, ekoteologi menarik garis hubungan langsung antara narasi
penciptaan dalam kitab Kejadian dengan tanggung jawab manusia terhadap bumi. Menurut kitab
Kejadian, Tuhan menciptakan dunia dan segala isinya, dan kemudian memberikan mandat kepada
manusia untuk "menguasai" dan "mengusahakan serta memelihara" bumi (Kejadian 1:28; 2:15).

1067



Pemahaman ftradisional tentang "penguasaan” ini sering kali disalahartikan sebagai lisensi untuk
mengeksploitasi alam tanpa batas. Namun, ekoteologi Kristen menginterpretasikan mandat ini sebagai
panggilan untuk merawat ciptaan dengan tanggung jawab besar, menyadari bahwa manusia hanyalah
penatalayan, bukan pemilik alam semesta.

Ekoteologi juga mengintegrasikan konsep keadilan, baik terhadap sesama manusia maupun
terhadap ciptaan lainnya. Ini mencakup gagasan bahwa segala bentuk kehidupan memiliki nilai intrinsik
di mata Tuhan, bukan hanya karena kegunaannya bagi manusia. Pendekatan ini menekankan bahwa
krisis lingkungan sering kali paling parah dirasakan oleh komunitas yang paling rentan, sehingga
memperparah ketidakadilan sosial. Oleh karena itu, ekoteologi Kristen mendorong aksi yang
memperhatikan kesejahteraan seluruh ciptaan Tuhan, tidak hanya untuk generasi sekarang, tetapi juga
untuk generasi mendatang.

Sebagai respons terhadap isu-isu lingkungan, ekoteologi Kristen mendorong umat beriman
untuk mengambil tindakan nyata, seperti mengurangi jejak karbon, mendukung praktik pertanian yang
berkelanjutan, dan mempromosikan gaya hidup sederhana yang tidak berlebihan dalam konsumsi. Aksi
ini dipandang sebagai wujud nyata dari iman yang hidup, yang mengakui Tuhan sebagai pencipta dan
pemelihara alam semesta (Azhar et al., 2015). Melalui pendekatan ini, ekoteologi berusaha untuk
menyelaraskan kembali hubungan antara manusia dan alam dengan prinsip-prinsip kasih, keadilan, dan
penatalayanan yang diajarkan oleh Yesus.

Dengan demikian, ekoteologi Kristen menawarkan sebuah paradigma baru dalam memahami
dan menghadapi krisis lingkungan global. Ini mengajak umat Kristen untuk melihat masalah lingkungan
bukan hanya sebagai tantangan fisik, tetapi juga sebagai kesempatan untuk memperdalam iman mereka
dengan cara yang berdampak positif bagi dunia. Melalui ekoteologi, iman Kristen menjadi relevan dalam
konteks global yang semakin terancam oleh kerusakan lingkungan, dan memberikan jawaban moral
serta spiritual terhadap tantangan-tantangan yang dihadapi oleh umat manusia dan seluruh ciptaan.

Sejarah Ekoteologi

Perkembangan ekoteologi dalam konteks sejarah gereja mencerminkan evolusi pemikiran
teologis yang semakin peka terhadap isu-isu lingkungan seiring dengan perubahan sosial, politik, dan
ekologis yang terjadi di dunia. Pada masa-masa awal kekristenan, perhatian terhadap lingkungan dan
alam ciptaan sering kali tidak menjadi fokus utama dalam ajaran gereja. Gereja lebih menitikberatkan
pada keselamatan jiwa dan hubungan manusia dengan Tuhan. Namun, pandangan ini mulai berubah
seiring berjalannya waktu, terutama dengan munculnya kesadaran akan kerusakan lingkungan yang
diakibatkan oleh aktivitas manusia.

Pada abad pertengahan, teologi Kristen memandang alam sebagai ciptaan Tuhan yang harus
dihormati, tetapi fokus tetap berada pada aspek spiritual dan keselamatan. Figur seperti Santo
Fransiskus dari Assisi mulai mengaitkan cinta terhadap alam sebagai bagian dari iman Kristen.
Fransiskus dikenal dengan cintanya terhadap semua makhluk hidup dan sering digambarkan sebagai
orang yang melihat seluruh ciptaan sebagai saudara dan saudari dalam iman. Namun, meskipun ada
individu seperti Fransiskus, pandangan umum dalam teologi tetap lebih berfokus pada hubungan vertikal
antara manusia dan Tuhan daripada hubungan horizontal antara manusia dan alam.

Masuknya era modern dan perkembangan ilmu pengetahuan serta teknologi membawa
perubahan signifikan dalam hubungan manusia dengan lingkungan. Revolusi industri dan ekspansi
kolonial menciptakan dampak lingkungan yang besar, seperti polusi, deforestasi, dan eksploitasi sumber
daya alam yang tidak berkelanjutan. Gereja mulai menyadari bahwa tindakan manusia terhadap
lingkungan membawa konsekuensi etis yang serius. Pada abad ke-20, dengan munculnya gerakan
ekologi modern dan meningkatnya kesadaran global akan krisis lingkungan, gereja mulai mengkaji ulang
perannya dalam pelestarian lingkungan dan tanggung jawab moral umat Kristen terhadap alam.

1068



Ekoteologi mulai berkembang sebagai cabang teologi yang mencoba menjawab tantangan
lingkungan ini. Teolog seperti Jurgen Moltmann dan Leonardo Boff mulai mengeksplorasi hubungan
antara iman Kristen dan tanggung jawab ekologis, menekankan bahwa keselamatan tidak hanya bersifat
individual, tetapi juga mencakup keselamatan seluruh ciptaan. Pemikiran mereka berusaha
mengintegrasikan prinsip-prinsip ekologi dengan teologi Kristen, melihat alam bukan hanya sebagai
sumber daya yang dapat dieksploitasi, tetapi sebagai bagian dari ciptaan Tuhan yang harus dirawat dan
dihormati.

Dalam diskursus teologi kontemporer, isu lingkungan menjadi semakin sentral. Encyclical
"Laudato Si" yang dikeluarkan oleh Paus Fransiskus pada tahun 2015 menjadi salah satu contoh paling
menonjol dari komitmen gereja terhadap isu-isu lingkungan. Dokumen ini menekankan pentingnya
tanggung jawab bersama umat manusia terhadap rumah bersama (our common home) dan menyerukan
tindakan segera untuk melawan perubahan iklim dan kerusakan lingkungan. Paus Fransiskus
menegaskan bahwa masalah lingkungan tidak bisa dipisahkan dari isu-isu keadilan sosial, kemiskinan,
dan hak asasi manusia, yang semuanya saling terkait. Diskursus teologi kontemporer juga melihat
ekoteologi sebagai jembatan untuk dialog lintas agama, mengingat banyak tradisi agama lain yang juga
memiliki pandangan serupa tentang pentingnya menjaga lingkungan. Ekoteologi Kristen, dengan
demikian, bukan hanya menjadi bagian dari refleksi teologis internal gereja, tetapi juga berperan dalam
membentuk kesadaran global dan aksi bersama untuk pelestarian lingkungan.

Dalam perkembangan selanjutnya, ekoteologi tidak hanya menjadi kajian akademis tetapi juga
diterapkan dalam praktik oleh gereja-gereja di seluruh dunia. Banyak gereja sekarang terlibat dalam
kegiatan-kegiatan seperti penanaman pohon, pendidikan lingkungan, dan kampanye melawan
perubahan iklim. Ekoteologi telah menjadi bagian integral dari misi gereja dalam dunia yang menghadapi
tantangan lingkungan yang semakin kompleks. Dengan demikian, isu lingkungan kini bukan lagi periferal
tetapi telah menjadi bagian sentral dari diskursus teologi kontemporer, mendorong umat Kristen untuk
lebih bertanggung jawab dalam merawat ciptaan Tuhan.

Hubungan Antara Teologi Penciptaan dan Tanggung Jawab Lingkungan

Interaksi antara konsep penciptaan dan ekologi dalam teologi Kristen menciptakan dasar yang
mendalam bagi pandangan umat Kristen tentang lingkungan. Dalam narasi penciptaan yang terdapat
dalam Kitab Kejadian, Allah digambarkan sebagai Pencipta yang Mahakuasa, yang dengan bijaksana
menciptakan langit, bumi, dan segala isinya. Penciptaan ini tidak hanya dipandang sebagai tindakan ilahi
yang pertama kali membawa keberadaan alam semesta, tetapi juga sebagai penegasan hubungan yang
erat antara Tuhan, manusia, dan seluruh ciptaan. Allah menilai ciptaan-Nya sebagai "baik" (Kejadian
1:31), yang menunjukkan bahwa segala sesuatu yang diciptakan memiliki nilai dan kepentingan intrinsik
dalam pandangan Tuhan (Barram, 2006).

Dalam konteks ini, konsep penciptaan memengaruhi pandangan Kristen tentang lingkungan
dengan menekankan bahwa alam bukanlah sekadar sumber daya yang dapat dieksploitasi tanpa batas,
melainkan bagian dari karya Tuhan yang harus dihormati dan dilestarikan. Ajaran ini menantang umat
Kristen untuk melihat bumi dan ekosistemnya sebagai sesuatu yang sakral, yang mencerminkan
kemuliaan Tuhan. Setiap elemen alam, mulai dari pohon hingga sungai, dari hewan hingga tanah, dilihat
sebagai manifestasi dari kebaikan Allah yang harus dirawat dengan penuh tanggung jawab. Pandangan
ini mengarah pada pemahaman bahwa kerusakan lingkungan bukan hanya masalah etis, tetapi juga
masalah spiritual, karena merusak karya Tuhan dan merendahkan nilai ciptaan-Nya.

Lebih jauh, dalam narasi penciptaan, manusia diberi peran unik sebagai pengelola atau
penatalayan bumi. Kejadian 1:28 sering disebut sebagai mandat kultural, di mana manusia diperintahkan
untuk "menguasai" bumi dan segala isinya. Namun, pemahaman Kristen yang lebih dalam
menginterpretasikan "penguasaan” ini bukan sebagai lisensi untuk eksploitasi, melainkan sebagai

1069



tanggung jawab untuk merawat dan menjaga ciptaan. Ini berarti bahwa manusia dipanggil untuk hidup
dalam harmoni dengan alam, menggunakan sumber daya dengan bijak, dan berusaha untuk memulihkan
serta melestarikan lingkungan sebagai bagian dari komitmen mereka terhadap Tuhan.

Konsep ini juga memiliki implikasi etis yang luas, memengaruhi sikap Kristen terhadap isu-isu
lingkungan kontemporer seperti perubahan iklim, deforestasi, dan polusi. Dalam kerangka ekoteologi,
tindakan merusak lingkungan dipandang sebagai dosa terhadap Tuhan dan ciptaan-Nya. Sebaliknya,
upaya untuk melestarikan lingkungan dilihat sebagai bentuk ibadah dan kepatuhan terhadap kehendak
Tuhan (Budiman et al., 2021). Dengan demikian, teologi penciptaan membentuk dasar teologis bagi
keterlibatan Kristen dalam upaya pelestarian lingkungan, menekankan bahwa menjaga alam adalah
bagian integral dari iman dan praktik hidup sebagai umat Tuhan. Dengan mengaitkan penciptaan dengan
ekologi, pandangan Kristen terhadap lingkungan menjadi lebih daripada sekadar masalah moral atau
sosial; ia menjadi tanggung jawab spiritual yang mendalam. Dalam kerangka ini, setiap tindakan yang
diambil untuk melindungi lingkungan bukan hanya dilakukan demi keberlanjutan hidup manusia, tetapi
juga sebagai bentuk penghormatan dan kasih kepada Sang Pencipta, yang telah mempercayakan dunia
ini kepada umat manusia untuk dikelola dengan bijaksana (Yuono, 2019).

Narasi penciptaan dalam Alkitab, terutama yang ditemukan dalam kitab Kejadian, menyediakan
dasar teologis yang kokoh bagi ekoteologi Kristen, menyoroti hubungan yang mendalam antara manusia
dan alam sebagai bagian integral dari rencana Tuhan. Dalam Kejadian 1 dan 2, kita melihat Tuhan
menciptakan dunia dan segala isinya dengan penuh keharmonisan dan tujuan (Cahyono, 2021). Alam
semesta, menurut narasi ini, bukanlah hasil dari kebetulan, melainkan ciptaan yang diciptakan dengan
penuh kasih oleh Tuhan, di mana setiap elemen memiliki perannya yang penting dalam tatanan
keseluruhan. Penciptaan bukan hanya sekadar latar belakang untuk aktivitas manusia; ia adalah bagian
penting dari ciptaan Tuhan yang harus dihormati dan dipelihara.

Manusia, dalam narasi penciptaan, diciptakan pada hari keenam dan diberikan peran khusus
sebagai pengelola ciptaan Tuhan. Kejadian 1:28 sering kali dianggap sebagai "mandat kultural," di mana
Tuhan memerintahkan manusia untuk "beranak cucu dan bertambah banyak, penuhilah bumi dan
taklukkanlah itu; berkuasalah atas ikan-ikan di laut dan burung-burung di udara dan atas segala binatang
yang merayap di bumi." Ayat ini telah lama menjadi dasar bagi pemahaman tentang tanggung jawab
manusia terhadap alam (Darmaputera, 2019). Namun, pemahaman ini tidak berarti manusia bebas
mengeksploitasi alam dengan sewenang-wenang. Sebaliknya, dalam konteks ekoteologi Kristen, mandat
ini dipahami sebagai panggilan untuk bertindak sebagai penatalayan yang bijaksana, menjaga dan
merawat ciptaan Tuhan dengan penuh tanggung jawab.

Dalam Kejadian 2:15, manusia ditempatkan di Taman Eden "untuk mengusahakan dan
memelihara taman itu." Kata "mengusahakan” (abad) dan "memelihara" (shamar) dalam bahasa Ibrani
memiliki konotasi kerja yang penuh perhatian dan pelestarian yang berkesinambungan. Ini menunjukkan
bahwa peran manusia bukanlah sebagai penguasa yang eksploitatif, tetapi sebagai penjaga yang penuh
perhatian terhadap keseimbangan dan keindahan ciptaan. Dengan kata lain, manusia dipanggil untuk
hidup dalam harmoni dengan alam, mencerminkan keharmonisan asli yang Tuhan ciptakan dalam alam
semesta.

Harmoni antara manusia dan alam, seperti yang digambarkan dalam narasi penciptaan,
menekankan bahwa kesejahteraan manusia terhubung erat dengan kesejahteraan alam. Ketika manusia
menjalankan peran mereka dengan benar sebagai penjaga bumi, alam juga akan makmur. Sebaliknya,
kerusakan lingkungan sering kali diikuti oleh penderitaan manusia, yang mencerminkan putusnya
hubungan yang harmonis ini (Faizah, 2020). Ekoteologi Kristen, dengan demikian, menekankan bahwa
krisis ekologis bukan hanya masalah fisik atau ilmiah, tetapi juga masalah teologis yang memerlukan
pertobatan dan pemulihan hubungan yang benar antara manusia dan ciptaan. Narasi penciptaan juga
mengajarkan bahwa semua ciptaan memiliki nilai intrinsik karena semuanya diciptakan oleh Tuhan dan

1070



dinyatakan "baik" (Kejadian 1:31). Nilai intrinsik ini menuntut penghormatan terhadap alam dan
mendorong umat Kristen untuk melindungi lingkungan sebagai bagian dari tanggung jawab spiritual
mereka. Melalui ekoteologi, umat Kristen diajak untuk melihat alam bukan hanya sebagai sumber daya
yang bisa dieksploitasi, tetapi sebagai refleksi dari kebesaran Tuhan yang harus dihargai dan
dilestarikan.

Dengan demikian, narasi penciptaan menyediakan dasar teologis yang kuat bagi ekoteologi
Kristen, menegaskan panggilan manusia untuk hidup dalam harmoni dengan alam. Dalam konteks ini,
ekoteologi bukan hanya sekadar tanggapan terhadap krisis lingkungan, tetapi juga sebagai ekspresi
iman yang mendalam, yang mengakui bahwa seluruh ciptaan adalah karya Tuhan yang harus dijaga
dengan penuh kasih dan tanggung jawab.

Prinsip-prinsip Ekoteologi Kristen dalam Tanggung Jawab Lingkungan

Kasih terhadap ciptaan Tuhan adalah bagian integral dari iman Kristen yang mencerminkan
pemahaman mendalam tentang hubungan antara manusia, alam, dan Sang Pencipta. Dalam Alkitab,
Allah digambarkan sebagai Pencipta segala sesuatu yang ada di bumi dan langit (Kejadian 1:1).
Manusia, sebagai makhluk yang diciptakan menurut gambar dan rupa Allah, diberi mandat untuk
mengelola dan memelihara bumi (Kejadian 1:26-28). Mandat ini bukan hanya perintah untuk menguasai,
tetapi juga untuk merawat dan menjaga keseimbangan alam. Oleh karena itu, mengasihi ciptaan berarti
menghormati karya Tuhan dan bertanggung jawab atas pemeliharaannya (Hudha & Rahardjanto, 2018).

Kasih terhadap ciptaan juga mencerminkan penghargaan kita terhadap kebesaran Tuhan yang
tercermin dalam keindahan dan keragaman alam. Setiap elemen alam, baik itu gunung, laut, hutan,
maupun hewan dan tumbuhan, adalah cerminan dari kreativitas dan kebijaksanaan llahi. Mazmur 19:1
menyatakan, "Langit menceritakan kemuliaan Allah, dan cakrawala memberitakan pekerjaan tangan-
Nya." Ayat ini menegaskan bahwa alam adalah saksi bisu dari kemuliaan Tuhan dan dengan demikian
layak untuk dihargai dan diperlakukan dengan kasih. Ketika kita mengasihi ciptaan, kita juga
menegaskan iman kita bahwa segala sesuatu yang Tuhan ciptakan adalah baik (Kejadian 1:31).

Dalam konteks ekoteologi Kristen, kasih terhadap ciptaan tidak hanya berarti melestarikan alam
untuk kepentingan manusia, tetapi juga sebagai tindakan penyembahan dan ketaatan kepada Tuhan.
Alam memiliki nilai intrinsik yang diberikan oleh Tuhan, bukan hanya nilai instrumental bagi manusia.
Dengan demikian, penghancuran atau perusakan alam adalah bentuk pelanggaran terhadap kehendak
Tuhan (Keraf, 2010). Aksi-aksi seperti deforestasi, polusi, dan eksploitasi berlebihan terhadap sumber
daya alam merupakan bentuk-bentuk ketidakadilan ekologis yang bertentangan dengan prinsip kasih
terhadap ciptaan.

Lebih jauh lagi, mengasihi ciptaan Tuhan mengharuskan kita untuk bertindak secara kolektif
dalam melindungi lingkungan. Ini termasuk advokasi untuk kebijakan lingkungan yang berkelanjutan,
edukasi mengenai tanggung jawab ekologi di dalam gereja, dan keterlibatan aktif dalam upaya
pelestarian lingkungan. Gereja sebagai komunitas iman memiliki peran penting dalam mengajarkan dan
mempraktikkan kasih terhadap ciptaan sebagai bagian dari tanggung jawab iman. Liturgi, doa, dan
pengajaran yang menekankan pentingnya pelestarian lingkungan dapat membantu membentuk
kesadaran ekologis yang lebih besar di kalangan umat Kristen.

Kasih terhadap ciptaan juga menuntut umat Kristen untuk melihat dampak tindakan mereka
terhadap alam dan bagaimana hal itu memengaruhi sesama manusia, terutama mereka yang paling
rentan terhadap kerusakan lingkungan. Keadilan ekologis adalah aspek penting dari kasih terhadap
ciptaan, di mana kita dipanggil untuk melindungi bumi demi kebaikan semua makhluk hidup, termasuk
generasi mendatang (Normawati, 2019). Ini mencerminkan kasih Tuhan yang tidak terbatas hanya pada
manusia tetapi mencakup seluruh ciptaan-Nya.

1071



Dengan demikian, mengasihi ciptaan Tuhan bukanlah sekadar pilihan atau aktivitas tambahan
dalam iman Kristen, melainkan inti dari ketaatan kepada Tuhan. Ini adalah respons alami terhadap kasih
Tuhan yang telah menciptakan dunia ini dengan sempurna dan memberikan kepada kita tanggung jawab
untuk merawatnya. Dengan mengasihi ciptaan, kita tidak hanya memuliakan Tuhan, tetapi juga
berpartisipasi dalam karya-Nya untuk menjaga dan memelihara dunia yang telah dipercayakan kepada
kita.

Keadilan ekologis dalam konteks teologi Kristen adalah konsep yang menghubungkan prinsip
keadilan sosial dengan tanggung jawab manusia untuk merawat ciptaan Tuhan. Dalam perspektif ini,
keadilan tidak hanya melibatkan hubungan antar manusia, tetapi juga hubungan antara manusia dengan
alam. Alkitab memberikan dasar teologis yang kuat untuk keadilan ekologis melalui perintah Tuhan
kepada manusia untuk "memelihara dan mengusahakan" bumi (Kejadian 2:15). Ini menunjukkan bahwa
manusia memiliki tanggung jawab moral untuk menjaga keseimbangan dan harmoni dalam ciptaan.
Dalam praktiknya, keadilan ekologis menuntut agar setiap tindakan manusia terhadap lingkungan
dipertimbangkan berdasarkan dampaknya, terutama terhadap mereka yang paling rentan dalam
masyarakat.

Dampak kerusakan lingkungan tidak dirasakan secara merata; justru, komunitas-komunitas yang
paling rentan—termasuk masyarakat miskin, masyarakat adat, dan kelompok marjinal—sering kali
menjadi korban utama. Ketidakadilan ini diperparah oleh sistem ekonomi dan politik yang cenderung
mengabaikan kepentingan mereka (Haq, 2022). Dalam konteks teologi Kristen, ketidakadilan ini
dianggap sebagai pelanggaran terhadap perintah kasih kepada sesama dan seluruh ciptaan. Misalnya,
ketika eksploitasi sumber daya alam menyebabkan degradasi lingkungan yang merusak tanah pertanian
atau sumber air masyarakat lokal, hal ini tidak hanya merugikan mereka secara material tetapi juga
spiritual, karena menghancurkan hubungan mereka dengan tanah yang dianggap sebagai anugerah
Tuhan. Oleh karena itu, keadilan ekologis menuntut perubahan struktural yang mengakui hak-hak
komunitas rentan dan melindungi integritas ciptaan.

Tanggung jawab global dalam konteks keadilan ekologis mengacu pada kewajiban moral setiap
individu, komunitas, dan bangsa untuk mengambil tindakan kolektif demi melindungi lingkungan bagi
generasi mendatang. Tanggung jawab ini mencakup upaya mitigasi perubahan iklim, konservasi
keanekaragaman hayati, dan pengelolaan sumber daya alam yang berkelanjutan. Dalam perspektif
teologi Kristen, tanggung jawab global ini bukan hanya soal etika lingkungan, tetapi juga merupakan
ekspresi dari iman yang hidup (Sidjabat, 1996). Gereja dan umat Kristen dipanggil untuk menjadi suara
kenabian yang menantang sistem yang merusak alam dan mempromosikan keadilan bagi semua
makhluk. Ini termasuk mendukung kebijakan internasional yang adil dan berkelanjutan, serta mendorong
gaya hidup yang lebih sederhana dan menghormati batas-batas ekologi.

Dengan demikian, keadilan ekologis dalam teologi Kristen menegaskan bahwa kesejahteraan
manusia dan alam tidak dapat dipisahkan. Pelanggaran terhadap alam adalah pelanggaran terhadap
Tuhan dan sesama manusia, terutama mereka yang paling lemah dan terpinggirkan. Dengan demikian,
setiap tindakan untuk memulihkan dan melindungi lingkungan harus dilakukan dengan
mempertimbangkan prinsip keadilan dan kasih, serta dengan komitmen yang kuat terhadap tanggung
jawab global. Gereja dan umat Kristen memiliki peran penting dalam mengadvokasi keadilan ekologis,
bukan hanya sebagai masalah moral, tetapi sebagai bagian integral dari panggilan mereka untuk hidup
setia kepada Tuhan dan melayani dunia.

KESIMPULAN

Penelitian mengenai "Teologi Penciptaan dan Tanggung Jawab terhadap Lingkungan" dalam
konteks ekoteologi Kristen menggarisbawahi pentingnya integrasi prinsip teologis dan etika lingkungan.
Teologi penciptaan, yang mendasarkan diri pada narasi Alkitab tentang Tuhan sebagai Pencipta dan

1072



manusia sebagai pengelola bumi, menyediakan dasar teologis yang kokoh untuk tanggung jawab
ekologis. Melalui kajian pustaka, ditemukan bahwa pemahaman tentang mandat Tuhan untuk
memelihara bumi bukan hanya sebagai kewajiban spiritual, tetapi juga sebagai panggilan moral untuk
melindungi lingkungan hidup. Penelitian ini menegaskan bahwa keadilan ekologis adalah manifestasi
dari kasih Kristen terhadap sesama dan ciptaan, dan bahwa pelanggaran terhadap lingkungan sering
kali merugikan komunitas yang paling rentan.

Di samping itu, penelitian ini menunjukkan bahwa ekoteologi Kristen memberikan panduan
praktis untuk menerjemahkan prinsip teologis ke dalam tindakan konkret yang mendukung keberlanjutan
lingkungan. Tantangan global seperti perubahan iklim dan degradasi lingkungan menuntut respons yang
didasarkan pada tanggung jawab bersama dan tindakan kolektif. Gereja dan umat Kristen diundang
untuk mengambil peran aktif dalam advokasi lingkungan, mempromosikan kebijakan yang adil, dan
menerapkan gaya hidup yang berkelanjutan sebagai bagian dari panggilan iman mereka.
Kesimpulannya, penelitian ini menggarisbawahi perlunya penekanan lebih lanjut pada integrasi teologi
dan ekologi untuk mengatasi tantangan lingkungan masa kini secara efektif.

REFERENSI

Ariwidodo. (2014). Relevansi Pengetahuan Masyarakat Tentang Lingkungan Dan Etika Lingkungan
Dengan Partisipasinya Dalam Pelestarian Lingkungan. Nuansa: Jurnal Penelitian limu Sosial
Dan Keagamaan Islam, 11(1), 1-20.

Azhar, Basyir, M. D., & Alffitri, A. (2015). Hubungan Pengetahuan Dan Etika Lingkungan Dengan Sikap
Dan Perilaku Menjaga Kelestarian Lingkungan. Jurnal llmu Lingkungan, 13(1), 36—41.

Barram, M. (2006). Mission And Moral Reflection Of Paul. Peter Lang.

Budiman, S., Rutmana, K., & Takameha, K. K. (2021). Paradigma Berekoteologi Dan Peran Orang
Percaya Terhadap Alam Ciptaan: Kajian Ekoteologi. Jurnal Borneo Humaniora, 4(1), 20-28.

Cahyono, D. B. (2021). Eko-Teologi John Calvin: Dasar Kekristenan Dalam Tindakan Ekologi (Sebuah
Respon Kekristenan Terhadap Tindakan Ekologi). Diegesis: Jurnal Teologi, 6(2), 72-88.

Darmaputera, E. (2019). Etika Sederhana Untuk Semua: Perkenalan Pertama. BPK Gunung Mulia.

Faizah, U. (2020). Etika Lingkungan Dan Aplikasinya Dalam Pendidikan Menurut Perspektif Aksiologi.
Jurnal Filsafat Indonesia, 3(1), 14-22.

Gill, D. (2000). Becoming God: Building Moral Character. IVP Books.

Hag, M. N. (2022). Etika Pertemanan di Era Imaginative- Truth. Academia.

Hudha, A. M., & Rahardjanto. (2018). Etika Lingkungan (Teori Dan Praktik Pembelajarannya).
Ummpress, 1.

Keraf, A. S. (2010). Etika Lingkungan Hidup. Penerbit Buku Kompas.

Lembaga Alkitab Indonesia. (2015).

Manzilati, A. (2017). Metode Penelitian Kualitatif: Paradigma, Metode, dan Aplikasi. UB Press.

Normawati, S. (2019). Etika & Profesi Guru. PT Indragiri Dot Com.

Pondaag, S. V. (2020). Liturgi dan Keutuhan Ciptaan. Media (Jurnal Filsafat Dan Teologi), 1(1), 85-108.
https://doi.org/10.53396/media.v1i1.3

Sidjabat, S. (1996). Strategi Pendidikan Kristen: Suatu Tinjauan Teologis -Filosofis. Penerbit Andi.

Yuono, Y. R. (2019). Melawan Etika Lingkungan Antroposentris Melalui Interpretasi Teologi Penciptaan
Sebagai Landasan Bagi Pengelolaan-Pelestarian Lingkungan. Fidei: Jurnal Teologi Sistematika
Dan Praktika, 2(1), 186-206.

1073



