
 
    

 
e-ISSN: 2988-6287  

 
 

1061 

EKOTEOLOGI KRISTEN: TEOLOGI PENCIPTAAN DAN TANGGUNG JAWAB TERHADAP 

LINGKUNGAN 

 

Riska 

Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 

riskamarruan@gmail.com  

 

Abstract 
This research, titled " Ekoteologi Kristen: Teologi Penciptaan dan Tanggung Jawab terhadap 
Lingkungan" aims to search the relationship between creation theology within the Christian context 
and the ecological responsibilities borne by Christians. Using a literature review method, this study 
analyzes various theological and environmental ethics literature to understand how Biblical 
teachings on creation shape Christian perspectives on environmental conservation. The primary 
focus of this research is on interpreting creation theology as a foundation for ecological 
commitment and environmental justice within Christian faith practice. The findings indicate that 
creation theology provides a robust theological basis for environmental responsibility, emphasizing 
humanity's role as stewards of the earth who must maintain the balance and harmony of God's 
creation. The study also identifies challenges faced by vulnerable communities due to 
environmental degradation and underscores the need for collective action and advocacy by the 
church and Christian communities to support fair and sustainable environmental policies. The 
conclusion highlights the importance of integrating theological principles with concrete actions in 
addressing contemporary ecological issues. 

Keywords: Christian Ecotheology, Creation, Stewardship, Environment. 

 

Abstrak 
Penelitian ini berjudul "Ekoteologi Kristen: Teologi Penciptaan dan Tanggung Jawab terhadap 
Lingkungan" bertujuan untuk mengeksplorasi hubungan antara teologi penciptaan dalam konteks 
Kristen dan tanggung jawab ekologis yang diemban oleh umat Kristen. Dengan menggunakan 
metode studi pustaka, penelitian ini menganalisis berbagai literatur teologis dan etika lingkungan 
untuk memahami bagaimana ajaran Alkitab tentang penciptaan membentuk pandangan Kristen 
terhadap pelestarian lingkungan. Fokus utama penelitian ini adalah pada interpretasi teologi 
penciptaan sebagai dasar bagi komitmen ekologis dan keadilan lingkungan dalam praktik iman 
Kristen. Hasil penelitian menunjukkan bahwa teologi penciptaan memberikan landasan teologis 
yang kuat untuk tanggung jawab lingkungan, menekankan peran manusia sebagai pengelola bumi 
yang harus menjaga keseimbangan dan harmoni ciptaan Tuhan. Penelitian ini juga 
mengidentifikasi tantangan yang dihadapi komunitas rentan akibat kerusakan lingkungan dan 
menekankan perlunya tindakan kolektif dan advokasi oleh gereja dan umat Kristen untuk 
mendukung kebijakan lingkungan yang adil dan berkelanjutan. Kesimpulan dari penelitian ini 
menggarisbawahi pentingnya integrasi prinsip teologis dengan tindakan konkret dalam 
menghadapi isu-isu ekologis kontemporer. 

Kata Kunci: Ekoteologi Kristen, Penciptaan, Pemeliharaan, Lingkungan. 

 

PENDAHULUAN 

Teologi penciptaan merupakan salah satu fondasi utama dalam iman Kristen yang menegaskan 

bahwa alam semesta dan segala isinya diciptakan oleh Tuhan dengan tujuan yang baik (Budiman et al., 

2021). Narasi penciptaan dalam kitab Kejadian tidak hanya menggambarkan kekuasaan dan 

kebijaksanaan Tuhan, tetapi juga menetapkan peran manusia sebagai pengelola dan penjaga bumi. 

Dalam konteks ini, manusia dipanggil untuk berpartisipasi dalam karya penciptaan Tuhan dengan cara 

HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 
Vol. 2 No. 2 2024, hal. 1061-1073

mailto:riskamarruan@gmail.com


 

1062 
 

yang mencerminkan kasih, keadilan, dan penghormatan terhadap ciptaan. Namun, seiring dengan 

berkembangnya peradaban manusia, terjadi ketegangan antara mandat untuk "berkuasa" atas bumi 

(Kejadian 1:28) dan kewajiban untuk "memelihara" (Kejadian 2:15) (Lembaga Alkitab Indonesia, 2015). 

Hal ini memunculkan pertanyaan mendasar tentang bagaimana umat Kristen dapat menjalankan 

tanggung jawab lingkungan mereka secara etis dan teologis. 

Perspektif ekoteologi Kristen menawarkan kerangka teologis yang holistik untuk memahami 

hubungan antara manusia, alam, dan Tuhan, menggabungkan ajaran penciptaan dengan tanggung 

jawab ekologis. Ini mendorong umat Kristen untuk mengadopsi sikap penghormatan dan perawatan 

terhadap ciptaan sebagai ekspresi iman mereka, sekaligus berkomitmen pada tindakan yang mendukung 

keseimbangan ekologis dan keadilan sosial. Melalui pendekatan ini, keadilan ekologis dan tanggung 

jawab lingkungan dapat menjadi bagian integral dari praktik keagamaan dan kehidupan sehari-hari. 

Ekoteologi berusaha menjawab tantangan lingkungan modern dengan merujuk pada ajaran-ajaran 

Kristen tentang penciptaan, penebusan, dan eskatologi. Dalam pandangan ini, alam dilihat sebagai 

ciptaan Tuhan yang harus dihargai dan dilindungi, bukan sekadar sumber daya yang dapat dieksploitasi. 

Dengan demikian, ekoteologi menekankan bahwa tanggung jawab manusia terhadap lingkungan bukan 

hanya masalah moral atau sosial, tetapi juga merupakan panggilan spiritual untuk memelihara integritas 

ciptaan sebagai bagian dari iman dan ketaatan kepada Tuhan. Ini menuntut perubahan paradigma dari 

eksploitasi terhadap alam menuju penatalayanan yang berkelanjutan dan adil. 

Seiring dengan meningkatnya kesadaran akan krisis lingkungan global, banyak kelompok 

Kristen mulai menyadari pentingnya menjalankan ajaran teologi penciptaan dengan tanggung jawab 

terhadap lingkungan di mana ia berada. Tentu hal ini tidak hanya relevan bagi gereja-gereja di negara 

maju, tetapi juga sangat penting bagi beberapa kelompok di negara berkembang yang seringkali menjadi 

korban utama dari degradasi lingkungan. Dalam konteks ini, ekoteologi memberikan dasar teologis yang 

kuat untuk advokasi lingkungan yang berfokus pada keadilan ekologis dan perlindungan terhadap 

komunitas yang rentan. Teologi penciptaan dengan demikian tidak hanya menginspirasi rasa syukur dan 

kekaguman terhadap keindahan alam, tetapi juga menuntut tindakan nyata untuk melindungi dan 

memulihkan bumi sebagai bagian dari panggilan Kristen. 

Pada akhirnya, penelitian tentang teologi penciptaan dan tanggung jawab lingkungan dari 

perspektif ekoteologi Kristen bertujuan untuk menggali lebih dalam makna teologis dari hubungan antara 

manusia dan alam. Ini mencakup analisis kritis terhadap teks-teks Alkitab, tradisi gereja, serta refleksi 

kontemporer tentang tantangan lingkungan yang dihadapi dunia saat ini. Dengan demikian, penelitian ini 

tidak hanya relevan secara akademis, tetapi juga berpotensi memberikan kontribusi praktis bagi upaya 

pelestarian lingkungan dalam konteks iman Kristen. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian studi pustaka atau kajian literatur merupakan pendekatan yang sangat relevan 

dan efektif dalam penelitian ekoteologi Kristen, khususnya dalam topik "Teologi Penciptaan dan 

Tanggung Jawab terhadap Lingkungan." Metode ini melibatkan pengumpulan, analisis, dan sintesis 

berbagai sumber tertulis, termasuk buku, artikel jurnal, makalah konferensi, dan dokumen teologi, yang 

berkaitan dengan topik yang dibahas. Studi pustaka memungkinkan peneliti untuk memahami, 

mengevaluasi, dan membandingkan berbagai pandangan dan argumen yang telah diajukan oleh para 

teolog dan akademisi lainnya mengenai hubungan antara teologi penciptaan dan tanggung jawab 

lingkungan (Manzilati, 2017). 

Langkah pertama dalam metode studi pustaka adalah melakukan identifikasi dan seleksi literatur 

yang relevan. Ini mencakup penelusuran literatur teologis yang berfokus pada doktrin penciptaan, 

ekoteologi, dan etika lingkungan dari perspektif Kristen. Peneliti dapat memanfaatkan database 

akademik, perpustakaan teologi, dan repositori digital untuk mengakses sumber-sumber primer dan 



 

1063 
 

sekunder. Literatur yang dipilih harus mencakup beragam pandangan teologis, mulai dari tradisi ortodoks 

hingga pandangan kontemporer yang progresif, untuk mendapatkan gambaran yang komprehensif 

tentang bagaimana isu tanggung jawab lingkungan dipahami dalam konteks teologi penciptaan. 

Tahap selanjutnya adalah analisis kritis terhadap literatur yang telah dikumpulkan. Dalam tahap 

ini, peneliti tidak hanya membaca dan merangkum isi literatur, tetapi juga mengevaluasi argumen yang 

diajukan, melihat konteks historis dan teologis, serta menilai relevansinya terhadap isu lingkungan saat 

ini. Analisis kritis ini penting untuk memahami bagaimana teologi penciptaan memberikan dasar teologis 

bagi tanggung jawab lingkungan, serta bagaimana ekoteologi Kristen dapat diterapkan dalam praktik. 

Peneliti juga perlu mengidentifikasi kesenjangan atau keterbatasan dalam literatur yang ada, yang dapat 

menjadi dasar untuk rekomendasi penelitian lebih lanjut. 

Setelah analisis literatur, langkah terakhir adalah sintesis dan penyusunan hasil penelitian. Pada 

tahap ini, peneliti mengintegrasikan temuan-temuan dari berbagai sumber untuk menyusun argumen 

yang koheren dan komprehensif tentang hubungan antara teologi penciptaan dan tanggung jawab 

lingkungan dalam ekoteologi Kristen. Hasil sintesis ini kemudian dapat digunakan untuk menjelaskan 

prinsip-prinsip dasar ekoteologi Kristen, mengidentifikasi tantangan dan peluang dalam penerapan 

konsep ini, serta memberikan rekomendasi bagi gereja dan umat Kristen dalam menanggapi isu-isu 

lingkungan. Sintesis ini juga dapat menyoroti bagaimana teologi penciptaan dapat memperkaya 

diskursus ekoteologi dan memperkuat komitmen teologis terhadap pelestarian lingkungan. 

Dengan menggunakan metode studi pustaka, penelitian tentang "Teologi Penciptaan dan 

Tanggung Jawab terhadap Lingkungan" dapat menghasilkan kontribusi yang signifikan terhadap 

pemahaman ekoteologi Kristen. Metode ini memungkinkan peneliti untuk menyusun landasan teologis 

yang kuat dan berbasis literatur yang mendalam, serta memberikan wawasan yang berguna bagi gereja 

dan komunitas Kristen dalam menghadapi tantangan ekologi kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengantar Teologi Penciptaan 

Teologi penciptaan adalah salah satu cabang dari teologi Kristen yang menelaah dan 

menginterpretasikan ajaran-ajaran Alkitab tentang asal-usul alam semesta, bumi, dan segala isinya, 

termasuk manusia. Teologi penciptaan berfokus pada bagaimana Tuhan sebagai Pencipta 

memerintahkan manusia untuk memelihara dan mengelola bumi secara bertanggung jawab. Ini 

melibatkan pemahaman tentang hubungan antara Tuhan, ciptaan, dan manusia serta implikasi etis dari 

mandat penciptaan tersebut terhadap tanggung jawab ekologis kita saat ini (Yuono, 2019). Dalam 

konteks Kristen, teologi penciptaan menekankan keyakinan bahwa alam semesta dan semua yang ada 

di dalamnya diciptakan oleh Tuhan yang Maha Kuasa, yang merupakan sumber segala kehidupan. 

Doktrin ini didasarkan terutama pada narasi penciptaan yang ditemukan dalam kitab Kejadian, yang 

menggambarkan bagaimana Tuhan menciptakan langit dan bumi dalam enam hari dan beristirahat pada 

hari ketujuh. Narasi ini menjadi dasar bagi banyak ajaran teologis lainnya, seperti pemahaman tentang 

Tuhan sebagai Pencipta, manusia sebagai bagian dari ciptaan, dan hubungan antara Tuhan, manusia, 

dan alam. 

Dalam teologi penciptaan, Tuhan dipahami sebagai entitas transenden yang memulai dan 

menopang keberadaan alam semesta. Tuhan tidak hanya menciptakan segala sesuatu dari ketiadaan 

(creatio ex nihilo), tetapi juga terus memelihara ciptaan-Nya. Keberadaan dunia dan segala isinya tidak 

bersifat otonom, tetapi bergantung sepenuhnya pada kehendak dan kuasa Tuhan. Dengan demikian, 

teologi penciptaan menegaskan supremasi dan kedaulatan Tuhan atas seluruh ciptaan, yang juga 

mencakup pengakuan bahwa ciptaan memiliki nilai intrinsik karena diciptakan oleh Tuhan, dan 

karenanya, setiap aspek dari alam semesta, baik makhluk hidup maupun benda mati, memiliki martabat 

dan tujuan yang diberikan oleh Sang Pencipta. 



 

1064 
 

Lebih jauh, teologi penciptaan tidak hanya membahas aspek-aspek fisik dari penciptaan, tetapi 

juga menyentuh dimensi moral dan etis. Misalnya, penciptaan manusia dalam "segambar dan serupa 

dengan Allah" (Imago Dei) yang disebutkan dalam Kejadian 1:26-27 memberikan landasan teologis bagi 

penghargaan terhadap martabat manusia dan tanggung jawab manusia terhadap dunia (Pondaag, 

2020). Menurut teologi penciptaan, manusia memiliki peran khusus sebagai penatalayan atau pengelola 

bumi. Ini berarti bahwa manusia diberi mandat untuk merawat, memelihara, dan mengelola alam, bukan 

mengeksploitasi atau merusaknya. Pandangan ini menciptakan dasar bagi banyak diskusi tentang etika 

lingkungan dan tanggung jawab manusia terhadap alam. 

Teologi penciptaan juga memberikan kerangka bagi pemahaman tentang hubungan antara 

penciptaan dan keselamatan. Dalam banyak tradisi Kristen, ada keyakinan bahwa seluruh ciptaan tidak 

hanya berasal dari Tuhan tetapi juga akan dipulihkan oleh-Nya. Penciptaan tidak ditinggalkan dalam 

keadaan jatuh atau rusak, tetapi melalui Kristus, Tuhan berjanji untuk memulihkan dan memperbarui 

segala sesuatu. Pandangan ini memberikan harapan eskatologis bagi seluruh ciptaan, bahwa pada 

akhirnya, segala sesuatu akan direkonsiliasi dan dipulihkan kepada keadaan sempurna yang Tuhan 

kehendaki sejak awal. 

Dengan demikian, teologi penciptaan atau ekoteologi menawarkan pandangan yang menyeluruh 

tentang dunia, yang menghubungkan keyakinan teologis dengan realitas fisik dan moral. Dalam konteks 

Kristen, teologi ini menegaskan bahwa dunia bukanlah hasil dari kebetulan, tetapi diciptakan dengan 

tujuan dan makna oleh Tuhan yang penuh kasih. Dengan demikian, teologi penciptaan tidak hanya 

memberikan dasar bagi pemahaman tentang asal-usul alam semesta, tetapi juga mempengaruhi 

bagaimana umat Kristen melihat peran mereka dalam dunia dan tanggung jawab mereka terhadap 

ciptaan Tuhan. 

Narasi penciptaan dalam Kitab Kejadian menjadi dasar teologis yang penting dalam memahami 

hubungan antara Tuhan, penciptaan, dan manusia dalam tradisi Kristen. Kitab Kejadian 1-2 memberikan 

gambaran yang mendalam tentang bagaimana Tuhan menciptakan langit dan bumi serta segala isinya. 

Dalam Kejadian 1:1-2:3, dunia digambarkan diciptakan melalui firman Allah yang penuh kuasa, di mana 

setiap unsur alam semesta, mulai dari cakrawala hingga makhluk hidup yakni manusia, dipanggil menjadi 

ada oleh perintah-Nya. Proses penciptaan yang disusun dalam enam hari ini menunjukkan tatanan dan 

keteraturan yang dihadirkan oleh Tuhan dalam penciptaan-Nya. Setiap hari penciptaan diakhiri dengan 

penegasan bahwa apa yang diciptakan adalah "baik adanya" yang menunjukkan nilai keindahan dan 

kebaikan atas ciptaan Allah. 

Selain itu, Kejadian 2:4-25 menyajikan narasi penciptaan yang lebih detail dan berfokus pada 

manusia sebagai pusat dari ciptaan Tuhan. Dalam bagian ini, Tuhan membentuk manusia dari debu 

tanah dan menghembuskan napas hidup ke dalam hidungnya, menjadikan manusia makhluk hidup yang 

unik dan berharga. Kemudian, Tuhan menempatkan manusia di Taman Eden, sebuah tempat yang subur 

dan penuh kehidupan, dengan perintah untuk mengusahakan dan memelihara taman tersebut (Kejadian 

2:15). Amanat ini sering disebut sebagai mandat budaya atau penatalayanan (stewardship), yang 

menekankan tanggung jawab manusia untuk menjaga dan merawat ciptaan Tuhan. 

Mazmur juga banyak berbicara tentang hubungan antara Tuhan, penciptaan, dan manusia. 

Mazmur 8, misalnya, mengekspresikan kekaguman akan kebesaran Tuhan yang terlihat dalam ciptaan-

Nya dan menyoroti peran istimewa manusia dalam alam semesta. Penulis Mazmur berkata, "Jika aku 

melihat langit-Mu, buatan jari-Mu, bulan dan bintang-bintang yang Kautempatkan: apakah manusia, 

sehingga Engkau mengingatnya? Apakah anak manusia, sehingga Engkau mengindahkannya? Namun 

Engkau telah membuatnya hampir sama seperti Allah, dan telah memahkotainya dengan kemuliaan dan 

hormat." (Mazmur 8:4-5). Mazmur ini menekankan martabat dan kehormatan yang diberikan kepada 

manusia, yang diciptakan menurut gambar dan rupa Allah, sekaligus mengingatkan manusia akan 

tanggung jawabnya untuk mengelola ciptaan dengan bijaksana. 



 

1065 
 

Surat-surat Paulus dalam Perjanjian Baru juga memberikan perspektif yang kaya tentang 

hubungan antara Tuhan, penciptaan, dan manusia. Dalam Roma 8:19-22, Paulus mengaitkan 

penderitaan dan ketidaksempurnaan alam dengan dosa manusia dan menegaskan bahwa seluruh 

ciptaan menanti-nantikan pembebasan dari belenggu kebinasaan. Paulus menggambarkan ciptaan 

sebagai sesuatu yang "mengeluh" dan "sakit bersalin," menantikan pengungkapan kemuliaan anak-anak 

Allah. Ini menunjukkan bahwa keselamatan dalam pandangan Kristen tidak hanya berlaku bagi manusia, 

tetapi juga mencakup pemulihan seluruh ciptaan. 

Kolose 1:15-20 juga memperlihatkan hubungan erat antara Kristus dan penciptaan. Paulus 

menyatakan bahwa Kristus adalah "gambar Allah yang tidak kelihatan, yang sulung, lebih utama dari 

segala yang diciptakan" (Kolose 1:15). Segala sesuatu diciptakan oleh-Nya dan untuk-Nya, dan di dalam 

Dia segala sesuatu di bumi dan di surga disatukan. Ini menegaskan bahwa Kristus adalah pusat dari 

segala ciptaan dan bahwa tujuan akhir dari ciptaan adalah untuk memuliakan Tuhan. 

Melalui narasi penciptaan dalam Kitab Kejadian, Mazmur, dan surat-surat Paulus, jelas bahwa 

Alkitab memberikan pandangan yang mendalam tentang hubungan yang harmonis antara Tuhan, 

ciptaan, dan manusia. Manusia, sebagai bagian dari ciptaan, diberi tanggung jawab besar untuk merawat 

dan melestarikan dunia yang diciptakan oleh Tuhan. Ini bukan hanya tugas ekologis, tetapi juga tanggung 

jawab spiritual yang mencerminkan kehendak Allah yang menciptakan segala sesuatu dengan baik. 

Dalam konteks ekoteologi Kristen, dasar-dasar alkitabiah ini menjadi landasan penting untuk memahami 

dan mempraktikkan tanggung jawab lingkungan dalam kehidupan sehari-hari umat Kristen. 

 

Konsep Tanggung Jawab Lingkungan dalam Kristen 

Mandat Kultural atau "Cultural Mandate" adalah istilah yang digunakan untuk merujuk pada 

perintah Tuhan kepada manusia dalam Kejadian 1:28, di mana Allah memberkati manusia dan memberi 

mereka tanggung jawab atas bumi. Ayat tersebut berbunyi: "Beranakcuculah dan bertambah banyak; 

penuhilah bumi dan taklukkanlah itu, berkuasalah atas ikan-ikan di laut dan burung-burung di udara dan 

atas segala binatang yang merayap di bumi." Mandat ini sering diartikan sebagai panggilan untuk 

manusia bukan hanya untuk mengisi bumi, tetapi juga untuk mengelola, merawat, dan 

mengembangkannya.  

Dalam konteks teologi Kristen, Mandat Kultural dipahami sebagai tanggung jawab yang diemban 

manusia sebagai ciptaan Allah yang dibuat menurut gambar-Nya (Imago Dei). Manusia, sebagai gambar 

Allah, diberi otoritas untuk berkuasa atas ciptaan, tetapi otoritas ini harus dipahami dalam kerangka 

penatalayanan (stewardship). Penguasaan di sini tidak boleh diartikan sebagai eksploitasi atau 

perusakan, melainkan sebagai pengelolaan yang bijak dan bertanggung jawab. Manusia dipanggil untuk 

bekerja sama dengan Tuhan dalam memelihara, merawat, dan mengembangkan dunia yang telah 

diciptakan, sehingga alam dapat terus memenuhi tujuan penciptaannya. 

Mandat Kultural juga mencakup aspek pengembangan budaya dan peradaban. Tanggung jawab 

untuk "menaklukkan" bumi tidak hanya berarti penguasaan fisik atas lingkungan alam, tetapi juga 

pengembangan masyarakat, teknologi, seni, ilmu pengetahuan, dan segala aspek kehidupan manusia. 

Hal ini mencerminkan panggilan manusia untuk terus berinovasi dan menciptakan sesuatu yang baik, 

sesuai dengan kehendak Allah. Oleh karena itu, Mandat Kultural tidak hanya bersifat ekologis, tetapi juga 

sosial dan budaya. 

Namun, pemahaman terhadap Mandat Kultural ini juga harus dipadukan dengan kesadaran akan 

batasan dan potensi kehancuran akibat dosa manusia. Setelah kejatuhan manusia ke dalam dosa, 

hubungan antara manusia dan alam menjadi rusak. Eksploitasi alam dan ketidakadilan sosial yang sering 

kali terjadi adalah hasil dari penyalahgunaan mandat ini. Oleh karena itu, ada kebutuhan untuk 

mereinterpretasi dan mengaplikasikan kembali Mandat Kultural ini dalam konteks dunia yang jatuh, 

dengan fokus pada pemulihan dan rekonsiliasi. 



 

1066 
 

Dalam praktiknya, Mandat Kultural memanggil umat Kristen untuk terlibat aktif dalam menjaga 

kelestarian alam dan memperjuangkan keadilan sosial sebagai bagian dari pengelolaan bumi. Ini berarti 

mengambil langkah-langkah untuk mengurangi kerusakan lingkungan, mengelola sumber daya alam 

dengan bijak, dan menciptakan lingkungan sosial yang adil dan berkelanjutan. Mandat ini memberikan 

dasar teologis bagi upaya konservasi dan pengelolaan lingkungan yang bertanggung jawab, serta 

menegaskan pentingnya hubungan yang harmonis antara manusia, alam, dan Tuhan. 

Penatalayanan lingkungan (stewardship) adalah konsep teologis yang menekankan peran 

manusia sebagai pengelola bumi, dengan tanggung jawab yang besar untuk merawat dan melestarikan 

ciptaan Tuhan. Konsep ini berakar kuat dalam tradisi Kristen, terutama dalam interpretasi Alkitab 

terhadap peran manusia dalam penciptaan. Menurut narasi Alkitab, manusia diciptakan dalam gambar 

dan rupa Allah (Kejadian 1:26-27) dan diberi mandat untuk “berkuasa atas ikan-ikan di laut, burung-

burung di udara, dan segala makhluk hidup yang merayap di bumi” (Kejadian 1:28). Namun, otoritas ini 

bukanlah lisensi untuk eksploitasi yang merusak, melainkan sebuah tanggung jawab yang harus 

dijalankan dengan rasa hormat dan cinta terhadap seluruh ciptaan. 

Penatalayanan lingkungan mengajarkan bahwa bumi dan segala isinya adalah milik Tuhan, dan 

manusia hanya diberi kepercayaan untuk mengelola sumber daya yang telah Tuhan sediakan. Dalam 

pandangan ini, manusia bukanlah pemilik mutlak, melainkan hanya penatalayan yang harus bertindak 

sesuai dengan kehendak Sang Pencipta. Ini berarti bahwa setiap tindakan manusia terhadap alam harus 

mempertimbangkan dampaknya terhadap keutuhan ciptaan dan masa depan generasi mendatang. 

Penatalayan yang baik akan memastikan bahwa sumber daya alam digunakan dengan bijaksana, 

menjaga keseimbangan ekosistem, dan melindungi spesies-spesies yang terancam punah, sesuai 

dengan prinsip-prinsip keberlanjutan. 

Konsep penatalayanan juga mengandung aspek moral dan etis yang mendalam. Di dalamnya 

terkandung pengakuan bahwa kerusakan lingkungan adalah hasil dari dosa manusia, terutama dosa 

keserakahan dan ketidakpedulian. Ketika manusia menyalahgunakan kekuasaannya atas alam, 

kerusakan yang terjadi tidak hanya merugikan lingkungan, tetapi juga mengkhianati amanat yang telah 

diberikan oleh Tuhan. Oleh karena itu, tindakan merawat bumi menjadi tindakan keadilan dan 

pengabdian yang sejalan dengan iman Kristen. Tanggung jawab ini mencakup upaya untuk mengurangi 

dampak negatif terhadap lingkungan, memperbaiki kerusakan yang telah terjadi, serta mendidik orang 

lain tentang pentingnya menjaga kelestarian alam. 

Dalam praktiknya, penatalayanan lingkungan dapat diwujudkan melalui berbagai cara, seperti 

mendukung kebijakan yang ramah lingkungan, mengurangi jejak karbon, berpartisipasi dalam konservasi 

alam, dan mengajarkan generasi muda tentang pentingnya menjaga lingkungan. Gereja dan komunitas 

Kristen memainkan peran penting dalam mendorong tindakan-tindakan ini, dengan menekankan bahwa 

merawat bumi adalah bagian integral dari ibadah dan kehidupan beriman. Selain itu, penatalayanan 

lingkungan juga mengajak individu untuk merenungkan gaya hidup mereka sendiri dan 

mempertimbangkan bagaimana tindakan sehari-hari mereka, seperti penggunaan energi, konsumsi, dan 

pengelolaan sampah, dapat berkontribusi pada upaya pelestarian lingkungan. 

Dengan demikian, penatalayanan lingkungan dalam konteks ekoteologi Kristen bukan hanya 

tentang tanggung jawab individu, tetapi juga tentang komitmen kolektif umat manusia untuk menjaga 

keutuhan ciptaan sebagai bentuk penghormatan terhadap Sang Pencipta. Ini adalah panggilan untuk 

menjalankan peran kita sebagai penjaga bumi dengan penuh kasih, kebijaksanaan, dan rasa tanggung 

jawab, agar alam dapat tetap menjadi tempat yang indah dan lestari, baik untuk kita saat ini maupun 

untuk generasi yang akan datang. 

 



 

1067 
 

Ekoteologi Kristen: Definisi dan Ruang Lingkup 

Ekoteologi Kristen adalah cabang teologi yang mengeksplorasi hubungan antara iman Kristen 

dan isu-isu lingkungan. Ini adalah respons teologis terhadap krisis ekologi global yang semakin 

mendesak, seperti perubahan iklim, polusi, dan kerusakan habitat alami. Ekoteologi Kristen berusaha 

untuk menafsirkan ajaran-ajaran Alkitab dan tradisi gereja dalam konteks tanggung jawab terhadap alam 

ciptaan Tuhan. Inti dari ekoteologi Kristen adalah keyakinan bahwa seluruh alam semesta adalah karya 

ciptaan Allah, dan manusia, sebagai bagian dari ciptaan tersebut, memiliki tanggung jawab moral untuk 

merawat dan melestarikannya (Gill, 2000). 

Akar dari ekoteologi Kristen dapat ditemukan dalam narasi penciptaan di kitab Kejadian, di mana 

Allah menciptakan langit dan bumi serta segala isinya dan menilai semuanya sebagai "baik" (Kejadian 

1:31). Pandangan ini menekankan bahwa dunia alami bukan sekadar latar belakang bagi kehidupan 

manusia, melainkan memiliki nilai intrinsik di mata Tuhan. Allah kemudian memberi manusia mandat 

untuk "menguasai" bumi dan "menaklukkannya" (Kejadian 1:28), yang dalam ekoteologi Kristen 

ditafsirkan bukan sebagai lisensi untuk eksploitasi tanpa batas, melainkan sebagai panggilan untuk 

penatalayanan yang bijaksana. Manusia dipanggil untuk menjadi penatalayan yang merawat dan 

menjaga alam sebagai perpanjangan dari kasih dan kehendak Tuhan. 

Ekoteologi Kristen juga mengajarkan bahwa krisis lingkungan merupakan cerminan dari krisis 

spiritual yang lebih dalam. Ketika manusia memisahkan diri dari hubungan yang benar dengan Tuhan, 

sesama manusia, dan alam, mereka cenderung mengeksploitasi dan merusak ciptaan. Oleh karena itu, 

pemulihan hubungan yang harmonis dengan alam tidak hanya membutuhkan pendekatan teknis atau 

ilmiah, tetapi juga pertobatan spiritual dan etis. Ekoteologi Kristen mendorong umat Kristen untuk 

mengintegrasikan prinsip-prinsip keadilan, kasih, dan penatalayanan dalam interaksi mereka dengan 

dunia alam, serta untuk melihat tindakan merawat bumi sebagai bagian integral dari penghayatan iman. 

Selain itu, ekoteologi Kristen sering kali berinteraksi dengan isu-isu keadilan sosial, karena 

kerusakan lingkungan sering kali paling dirasakan oleh komunitas-komunitas yang paling rentan. 

Ekoteologi menekankan bahwa tanggung jawab untuk merawat ciptaan adalah tanggung jawab bersama 

yang melampaui batas-batas nasional dan sosial (Ariwidodo, 2014). Ini mengajak gereja-gereja dan 

individu-individu Kristen untuk terlibat dalam advokasi dan aksi sosial guna melindungi lingkungan serta 

membela mereka yang terdampak oleh krisis lingkungan, seperti masyarakat adat, petani kecil, dan 

penduduk miskin di perkotaan. 

Pada akhirnya, ekoteologi Kristen adalah sebuah ajakan untuk merenungkan dan memperbarui 

cara umat Kristen berinteraksi dengan dunia. Ini adalah panggilan untuk melihat bumi bukan hanya 

sebagai sumber daya yang harus dieksploitasi, tetapi sebagai rumah bersama yang harus dirawat 

dengan penuh tanggung jawab. Ekoteologi Kristen menempatkan kepedulian terhadap lingkungan 

sebagai bagian dari panggilan iman yang lebih luas untuk mengasihi Tuhan dengan segenap hati dan 

untuk mengasihi sesama, yang mencakup seluruh ciptaan Tuhan. 

Ekoteologi Kristen adalah sebuah cabang teologi yang berusaha menghubungkan iman Kristen 

dengan isu-isu lingkungan melalui pemahaman bahwa seluruh ciptaan adalah karya Tuhan yang sakral 

dan harus dihormati serta dilindungi. Pada intinya, ekoteologi mengajarkan bahwa hubungan antara 

manusia dan alam bukanlah hubungan yang eksploitatif, tetapi seharusnya didasarkan pada cinta, 

penatalayanan, dan keadilan. Perspektif ini tumbuh dari kesadaran bahwa krisis lingkungan yang terjadi 

saat ini, seperti perubahan iklim, deforestasi, dan polusi, bukan hanya masalah ilmiah atau ekonomi, 

tetapi juga masalah spiritual dan moral yang membutuhkan respon teologis. 

Dalam konteks iman Kristen, ekoteologi menarik garis hubungan langsung antara narasi 

penciptaan dalam kitab Kejadian dengan tanggung jawab manusia terhadap bumi. Menurut kitab 

Kejadian, Tuhan menciptakan dunia dan segala isinya, dan kemudian memberikan mandat kepada 

manusia untuk "menguasai" dan "mengusahakan serta memelihara" bumi (Kejadian 1:28; 2:15). 



 

1068 
 

Pemahaman tradisional tentang "penguasaan" ini sering kali disalahartikan sebagai lisensi untuk 

mengeksploitasi alam tanpa batas. Namun, ekoteologi Kristen menginterpretasikan mandat ini sebagai 

panggilan untuk merawat ciptaan dengan tanggung jawab besar, menyadari bahwa manusia hanyalah 

penatalayan, bukan pemilik alam semesta. 

Ekoteologi juga mengintegrasikan konsep keadilan, baik terhadap sesama manusia maupun 

terhadap ciptaan lainnya. Ini mencakup gagasan bahwa segala bentuk kehidupan memiliki nilai intrinsik 

di mata Tuhan, bukan hanya karena kegunaannya bagi manusia. Pendekatan ini menekankan bahwa 

krisis lingkungan sering kali paling parah dirasakan oleh komunitas yang paling rentan, sehingga 

memperparah ketidakadilan sosial. Oleh karena itu, ekoteologi Kristen mendorong aksi yang 

memperhatikan kesejahteraan seluruh ciptaan Tuhan, tidak hanya untuk generasi sekarang, tetapi juga 

untuk generasi mendatang. 

Sebagai respons terhadap isu-isu lingkungan, ekoteologi Kristen mendorong umat beriman 

untuk mengambil tindakan nyata, seperti mengurangi jejak karbon, mendukung praktik pertanian yang 

berkelanjutan, dan mempromosikan gaya hidup sederhana yang tidak berlebihan dalam konsumsi. Aksi 

ini dipandang sebagai wujud nyata dari iman yang hidup, yang mengakui Tuhan sebagai pencipta dan 

pemelihara alam semesta (Azhar et al., 2015). Melalui pendekatan ini, ekoteologi berusaha untuk 

menyelaraskan kembali hubungan antara manusia dan alam dengan prinsip-prinsip kasih, keadilan, dan 

penatalayanan yang diajarkan oleh Yesus. 

Dengan demikian, ekoteologi Kristen menawarkan sebuah paradigma baru dalam memahami 

dan menghadapi krisis lingkungan global. Ini mengajak umat Kristen untuk melihat masalah lingkungan 

bukan hanya sebagai tantangan fisik, tetapi juga sebagai kesempatan untuk memperdalam iman mereka 

dengan cara yang berdampak positif bagi dunia. Melalui ekoteologi, iman Kristen menjadi relevan dalam 

konteks global yang semakin terancam oleh kerusakan lingkungan, dan memberikan jawaban moral 

serta spiritual terhadap tantangan-tantangan yang dihadapi oleh umat manusia dan seluruh ciptaan. 

 

Sejarah Ekoteologi 

Perkembangan ekoteologi dalam konteks sejarah gereja mencerminkan evolusi pemikiran 

teologis yang semakin peka terhadap isu-isu lingkungan seiring dengan perubahan sosial, politik, dan 

ekologis yang terjadi di dunia. Pada masa-masa awal kekristenan, perhatian terhadap lingkungan dan 

alam ciptaan sering kali tidak menjadi fokus utama dalam ajaran gereja. Gereja lebih menitikberatkan 

pada keselamatan jiwa dan hubungan manusia dengan Tuhan. Namun, pandangan ini mulai berubah 

seiring berjalannya waktu, terutama dengan munculnya kesadaran akan kerusakan lingkungan yang 

diakibatkan oleh aktivitas manusia. 

Pada abad pertengahan, teologi Kristen memandang alam sebagai ciptaan Tuhan yang harus 

dihormati, tetapi fokus tetap berada pada aspek spiritual dan keselamatan. Figur seperti Santo 

Fransiskus dari Assisi mulai mengaitkan cinta terhadap alam sebagai bagian dari iman Kristen. 

Fransiskus dikenal dengan cintanya terhadap semua makhluk hidup dan sering digambarkan sebagai 

orang yang melihat seluruh ciptaan sebagai saudara dan saudari dalam iman. Namun, meskipun ada 

individu seperti Fransiskus, pandangan umum dalam teologi tetap lebih berfokus pada hubungan vertikal 

antara manusia dan Tuhan daripada hubungan horizontal antara manusia dan alam. 

Masuknya era modern dan perkembangan ilmu pengetahuan serta teknologi membawa 

perubahan signifikan dalam hubungan manusia dengan lingkungan. Revolusi industri dan ekspansi 

kolonial menciptakan dampak lingkungan yang besar, seperti polusi, deforestasi, dan eksploitasi sumber 

daya alam yang tidak berkelanjutan. Gereja mulai menyadari bahwa tindakan manusia terhadap 

lingkungan membawa konsekuensi etis yang serius. Pada abad ke-20, dengan munculnya gerakan 

ekologi modern dan meningkatnya kesadaran global akan krisis lingkungan, gereja mulai mengkaji ulang 

perannya dalam pelestarian lingkungan dan tanggung jawab moral umat Kristen terhadap alam. 



 

1069 
 

Ekoteologi mulai berkembang sebagai cabang teologi yang mencoba menjawab tantangan 

lingkungan ini. Teolog seperti Jürgen Moltmann dan Leonardo Boff mulai mengeksplorasi hubungan 

antara iman Kristen dan tanggung jawab ekologis, menekankan bahwa keselamatan tidak hanya bersifat 

individual, tetapi juga mencakup keselamatan seluruh ciptaan. Pemikiran mereka berusaha 

mengintegrasikan prinsip-prinsip ekologi dengan teologi Kristen, melihat alam bukan hanya sebagai 

sumber daya yang dapat dieksploitasi, tetapi sebagai bagian dari ciptaan Tuhan yang harus dirawat dan 

dihormati. 

Dalam diskursus teologi kontemporer, isu lingkungan menjadi semakin sentral. Encyclical 

"Laudato Si'" yang dikeluarkan oleh Paus Fransiskus pada tahun 2015 menjadi salah satu contoh paling 

menonjol dari komitmen gereja terhadap isu-isu lingkungan. Dokumen ini menekankan pentingnya 

tanggung jawab bersama umat manusia terhadap rumah bersama (our common home) dan menyerukan 

tindakan segera untuk melawan perubahan iklim dan kerusakan lingkungan. Paus Fransiskus 

menegaskan bahwa masalah lingkungan tidak bisa dipisahkan dari isu-isu keadilan sosial, kemiskinan, 

dan hak asasi manusia, yang semuanya saling terkait. Diskursus teologi kontemporer juga melihat 

ekoteologi sebagai jembatan untuk dialog lintas agama, mengingat banyak tradisi agama lain yang juga 

memiliki pandangan serupa tentang pentingnya menjaga lingkungan. Ekoteologi Kristen, dengan 

demikian, bukan hanya menjadi bagian dari refleksi teologis internal gereja, tetapi juga berperan dalam 

membentuk kesadaran global dan aksi bersama untuk pelestarian lingkungan. 

Dalam perkembangan selanjutnya, ekoteologi tidak hanya menjadi kajian akademis tetapi juga 

diterapkan dalam praktik oleh gereja-gereja di seluruh dunia. Banyak gereja sekarang terlibat dalam 

kegiatan-kegiatan seperti penanaman pohon, pendidikan lingkungan, dan kampanye melawan 

perubahan iklim. Ekoteologi telah menjadi bagian integral dari misi gereja dalam dunia yang menghadapi 

tantangan lingkungan yang semakin kompleks. Dengan demikian, isu lingkungan kini bukan lagi periferal 

tetapi telah menjadi bagian sentral dari diskursus teologi kontemporer, mendorong umat Kristen untuk 

lebih bertanggung jawab dalam merawat ciptaan Tuhan. 

 

Hubungan Antara Teologi Penciptaan dan Tanggung Jawab Lingkungan 

Interaksi antara konsep penciptaan dan ekologi dalam teologi Kristen menciptakan dasar yang 

mendalam bagi pandangan umat Kristen tentang lingkungan. Dalam narasi penciptaan yang terdapat 

dalam Kitab Kejadian, Allah digambarkan sebagai Pencipta yang Mahakuasa, yang dengan bijaksana 

menciptakan langit, bumi, dan segala isinya. Penciptaan ini tidak hanya dipandang sebagai tindakan ilahi 

yang pertama kali membawa keberadaan alam semesta, tetapi juga sebagai penegasan hubungan yang 

erat antara Tuhan, manusia, dan seluruh ciptaan. Allah menilai ciptaan-Nya sebagai "baik" (Kejadian 

1:31), yang menunjukkan bahwa segala sesuatu yang diciptakan memiliki nilai dan kepentingan intrinsik 

dalam pandangan Tuhan (Barram, 2006). 

Dalam konteks ini, konsep penciptaan memengaruhi pandangan Kristen tentang lingkungan 

dengan menekankan bahwa alam bukanlah sekadar sumber daya yang dapat dieksploitasi tanpa batas, 

melainkan bagian dari karya Tuhan yang harus dihormati dan dilestarikan. Ajaran ini menantang umat 

Kristen untuk melihat bumi dan ekosistemnya sebagai sesuatu yang sakral, yang mencerminkan 

kemuliaan Tuhan. Setiap elemen alam, mulai dari pohon hingga sungai, dari hewan hingga tanah, dilihat 

sebagai manifestasi dari kebaikan Allah yang harus dirawat dengan penuh tanggung jawab. Pandangan 

ini mengarah pada pemahaman bahwa kerusakan lingkungan bukan hanya masalah etis, tetapi juga 

masalah spiritual, karena merusak karya Tuhan dan merendahkan nilai ciptaan-Nya. 

Lebih jauh, dalam narasi penciptaan, manusia diberi peran unik sebagai pengelola atau 

penatalayan bumi. Kejadian 1:28 sering disebut sebagai mandat kultural, di mana manusia diperintahkan 

untuk "menguasai" bumi dan segala isinya. Namun, pemahaman Kristen yang lebih dalam 

menginterpretasikan "penguasaan" ini bukan sebagai lisensi untuk eksploitasi, melainkan sebagai 



 

1070 
 

tanggung jawab untuk merawat dan menjaga ciptaan. Ini berarti bahwa manusia dipanggil untuk hidup 

dalam harmoni dengan alam, menggunakan sumber daya dengan bijak, dan berusaha untuk memulihkan 

serta melestarikan lingkungan sebagai bagian dari komitmen mereka terhadap Tuhan. 

Konsep ini juga memiliki implikasi etis yang luas, memengaruhi sikap Kristen terhadap isu-isu 

lingkungan kontemporer seperti perubahan iklim, deforestasi, dan polusi. Dalam kerangka ekoteologi, 

tindakan merusak lingkungan dipandang sebagai dosa terhadap Tuhan dan ciptaan-Nya. Sebaliknya, 

upaya untuk melestarikan lingkungan dilihat sebagai bentuk ibadah dan kepatuhan terhadap kehendak 

Tuhan (Budiman et al., 2021). Dengan demikian, teologi penciptaan membentuk dasar teologis bagi 

keterlibatan Kristen dalam upaya pelestarian lingkungan, menekankan bahwa menjaga alam adalah 

bagian integral dari iman dan praktik hidup sebagai umat Tuhan. Dengan mengaitkan penciptaan dengan 

ekologi, pandangan Kristen terhadap lingkungan menjadi lebih daripada sekadar masalah moral atau 

sosial; ia menjadi tanggung jawab spiritual yang mendalam. Dalam kerangka ini, setiap tindakan yang 

diambil untuk melindungi lingkungan bukan hanya dilakukan demi keberlanjutan hidup manusia, tetapi 

juga sebagai bentuk penghormatan dan kasih kepada Sang Pencipta, yang telah mempercayakan dunia 

ini kepada umat manusia untuk dikelola dengan bijaksana (Yuono, 2019). 

Narasi penciptaan dalam Alkitab, terutama yang ditemukan dalam kitab Kejadian, menyediakan 

dasar teologis yang kokoh bagi ekoteologi Kristen, menyoroti hubungan yang mendalam antara manusia 

dan alam sebagai bagian integral dari rencana Tuhan. Dalam Kejadian 1 dan 2, kita melihat Tuhan 

menciptakan dunia dan segala isinya dengan penuh keharmonisan dan tujuan (Cahyono, 2021). Alam 

semesta, menurut narasi ini, bukanlah hasil dari kebetulan, melainkan ciptaan yang diciptakan dengan 

penuh kasih oleh Tuhan, di mana setiap elemen memiliki perannya yang penting dalam tatanan 

keseluruhan. Penciptaan bukan hanya sekadar latar belakang untuk aktivitas manusia; ia adalah bagian 

penting dari ciptaan Tuhan yang harus dihormati dan dipelihara. 

Manusia, dalam narasi penciptaan, diciptakan pada hari keenam dan diberikan peran khusus 

sebagai pengelola ciptaan Tuhan. Kejadian 1:28 sering kali dianggap sebagai "mandat kultural," di mana 

Tuhan memerintahkan manusia untuk "beranak cucu dan bertambah banyak, penuhilah bumi dan 

taklukkanlah itu; berkuasalah atas ikan-ikan di laut dan burung-burung di udara dan atas segala binatang 

yang merayap di bumi." Ayat ini telah lama menjadi dasar bagi pemahaman tentang tanggung jawab 

manusia terhadap alam (Darmaputera, 2019). Namun, pemahaman ini tidak berarti manusia bebas 

mengeksploitasi alam dengan sewenang-wenang. Sebaliknya, dalam konteks ekoteologi Kristen, mandat 

ini dipahami sebagai panggilan untuk bertindak sebagai penatalayan yang bijaksana, menjaga dan 

merawat ciptaan Tuhan dengan penuh tanggung jawab. 

Dalam Kejadian 2:15, manusia ditempatkan di Taman Eden "untuk mengusahakan dan 

memelihara taman itu." Kata "mengusahakan" (abad) dan "memelihara" (shamar) dalam bahasa Ibrani 

memiliki konotasi kerja yang penuh perhatian dan pelestarian yang berkesinambungan. Ini menunjukkan 

bahwa peran manusia bukanlah sebagai penguasa yang eksploitatif, tetapi sebagai penjaga yang penuh 

perhatian terhadap keseimbangan dan keindahan ciptaan. Dengan kata lain, manusia dipanggil untuk 

hidup dalam harmoni dengan alam, mencerminkan keharmonisan asli yang Tuhan ciptakan dalam alam 

semesta. 

Harmoni antara manusia dan alam, seperti yang digambarkan dalam narasi penciptaan, 

menekankan bahwa kesejahteraan manusia terhubung erat dengan kesejahteraan alam. Ketika manusia 

menjalankan peran mereka dengan benar sebagai penjaga bumi, alam juga akan makmur. Sebaliknya, 

kerusakan lingkungan sering kali diikuti oleh penderitaan manusia, yang mencerminkan putusnya 

hubungan yang harmonis ini (Faizah, 2020). Ekoteologi Kristen, dengan demikian, menekankan bahwa 

krisis ekologis bukan hanya masalah fisik atau ilmiah, tetapi juga masalah teologis yang memerlukan 

pertobatan dan pemulihan hubungan yang benar antara manusia dan ciptaan. Narasi penciptaan juga 

mengajarkan bahwa semua ciptaan memiliki nilai intrinsik karena semuanya diciptakan oleh Tuhan dan 



 

1071 
 

dinyatakan "baik" (Kejadian 1:31). Nilai intrinsik ini menuntut penghormatan terhadap alam dan 

mendorong umat Kristen untuk melindungi lingkungan sebagai bagian dari tanggung jawab spiritual 

mereka. Melalui ekoteologi, umat Kristen diajak untuk melihat alam bukan hanya sebagai sumber daya 

yang bisa dieksploitasi, tetapi sebagai refleksi dari kebesaran Tuhan yang harus dihargai dan 

dilestarikan. 

Dengan demikian, narasi penciptaan menyediakan dasar teologis yang kuat bagi ekoteologi 

Kristen, menegaskan panggilan manusia untuk hidup dalam harmoni dengan alam. Dalam konteks ini, 

ekoteologi bukan hanya sekadar tanggapan terhadap krisis lingkungan, tetapi juga sebagai ekspresi 

iman yang mendalam, yang mengakui bahwa seluruh ciptaan adalah karya Tuhan yang harus dijaga 

dengan penuh kasih dan tanggung jawab. 

 

Prinsip-prinsip Ekoteologi Kristen dalam Tanggung Jawab Lingkungan 

Kasih terhadap ciptaan Tuhan adalah bagian integral dari iman Kristen yang mencerminkan 

pemahaman mendalam tentang hubungan antara manusia, alam, dan Sang Pencipta. Dalam Alkitab, 

Allah digambarkan sebagai Pencipta segala sesuatu yang ada di bumi dan langit (Kejadian 1:1). 

Manusia, sebagai makhluk yang diciptakan menurut gambar dan rupa Allah, diberi mandat untuk 

mengelola dan memelihara bumi (Kejadian 1:26-28). Mandat ini bukan hanya perintah untuk menguasai, 

tetapi juga untuk merawat dan menjaga keseimbangan alam. Oleh karena itu, mengasihi ciptaan berarti 

menghormati karya Tuhan dan bertanggung jawab atas pemeliharaannya (Hudha & Rahardjanto, 2018). 

Kasih terhadap ciptaan juga mencerminkan penghargaan kita terhadap kebesaran Tuhan yang 

tercermin dalam keindahan dan keragaman alam. Setiap elemen alam, baik itu gunung, laut, hutan, 

maupun hewan dan tumbuhan, adalah cerminan dari kreativitas dan kebijaksanaan Ilahi. Mazmur 19:1 

menyatakan, "Langit menceritakan kemuliaan Allah, dan cakrawala memberitakan pekerjaan tangan-

Nya." Ayat ini menegaskan bahwa alam adalah saksi bisu dari kemuliaan Tuhan dan dengan demikian 

layak untuk dihargai dan diperlakukan dengan kasih. Ketika kita mengasihi ciptaan, kita juga 

menegaskan iman kita bahwa segala sesuatu yang Tuhan ciptakan adalah baik (Kejadian 1:31). 

Dalam konteks ekoteologi Kristen, kasih terhadap ciptaan tidak hanya berarti melestarikan alam 

untuk kepentingan manusia, tetapi juga sebagai tindakan penyembahan dan ketaatan kepada Tuhan. 

Alam memiliki nilai intrinsik yang diberikan oleh Tuhan, bukan hanya nilai instrumental bagi manusia. 

Dengan demikian, penghancuran atau perusakan alam adalah bentuk pelanggaran terhadap kehendak 

Tuhan (Keraf, 2010). Aksi-aksi seperti deforestasi, polusi, dan eksploitasi berlebihan terhadap sumber 

daya alam merupakan bentuk-bentuk ketidakadilan ekologis yang bertentangan dengan prinsip kasih 

terhadap ciptaan. 

Lebih jauh lagi, mengasihi ciptaan Tuhan mengharuskan kita untuk bertindak secara kolektif 

dalam melindungi lingkungan. Ini termasuk advokasi untuk kebijakan lingkungan yang berkelanjutan, 

edukasi mengenai tanggung jawab ekologi di dalam gereja, dan keterlibatan aktif dalam upaya 

pelestarian lingkungan. Gereja sebagai komunitas iman memiliki peran penting dalam mengajarkan dan 

mempraktikkan kasih terhadap ciptaan sebagai bagian dari tanggung jawab iman. Liturgi, doa, dan 

pengajaran yang menekankan pentingnya pelestarian lingkungan dapat membantu membentuk 

kesadaran ekologis yang lebih besar di kalangan umat Kristen. 

Kasih terhadap ciptaan juga menuntut umat Kristen untuk melihat dampak tindakan mereka 

terhadap alam dan bagaimana hal itu memengaruhi sesama manusia, terutama mereka yang paling 

rentan terhadap kerusakan lingkungan. Keadilan ekologis adalah aspek penting dari kasih terhadap 

ciptaan, di mana kita dipanggil untuk melindungi bumi demi kebaikan semua makhluk hidup, termasuk 

generasi mendatang (Normawati, 2019). Ini mencerminkan kasih Tuhan yang tidak terbatas hanya pada 

manusia tetapi mencakup seluruh ciptaan-Nya. 



 

1072 
 

Dengan demikian, mengasihi ciptaan Tuhan bukanlah sekadar pilihan atau aktivitas tambahan 

dalam iman Kristen, melainkan inti dari ketaatan kepada Tuhan. Ini adalah respons alami terhadap kasih 

Tuhan yang telah menciptakan dunia ini dengan sempurna dan memberikan kepada kita tanggung jawab 

untuk merawatnya. Dengan mengasihi ciptaan, kita tidak hanya memuliakan Tuhan, tetapi juga 

berpartisipasi dalam karya-Nya untuk menjaga dan memelihara dunia yang telah dipercayakan kepada 

kita. 

Keadilan ekologis dalam konteks teologi Kristen adalah konsep yang menghubungkan prinsip 

keadilan sosial dengan tanggung jawab manusia untuk merawat ciptaan Tuhan. Dalam perspektif ini, 

keadilan tidak hanya melibatkan hubungan antar manusia, tetapi juga hubungan antara manusia dengan 

alam. Alkitab memberikan dasar teologis yang kuat untuk keadilan ekologis melalui perintah Tuhan 

kepada manusia untuk "memelihara dan mengusahakan" bumi (Kejadian 2:15). Ini menunjukkan bahwa 

manusia memiliki tanggung jawab moral untuk menjaga keseimbangan dan harmoni dalam ciptaan. 

Dalam praktiknya, keadilan ekologis menuntut agar setiap tindakan manusia terhadap lingkungan 

dipertimbangkan berdasarkan dampaknya, terutama terhadap mereka yang paling rentan dalam 

masyarakat. 

Dampak kerusakan lingkungan tidak dirasakan secara merata; justru, komunitas-komunitas yang 

paling rentan—termasuk masyarakat miskin, masyarakat adat, dan kelompok marjinal—sering kali 

menjadi korban utama. Ketidakadilan ini diperparah oleh sistem ekonomi dan politik yang cenderung 

mengabaikan kepentingan mereka (Haq, 2022). Dalam konteks teologi Kristen, ketidakadilan ini 

dianggap sebagai pelanggaran terhadap perintah kasih kepada sesama dan seluruh ciptaan. Misalnya, 

ketika eksploitasi sumber daya alam menyebabkan degradasi lingkungan yang merusak tanah pertanian 

atau sumber air masyarakat lokal, hal ini tidak hanya merugikan mereka secara material tetapi juga 

spiritual, karena menghancurkan hubungan mereka dengan tanah yang dianggap sebagai anugerah 

Tuhan. Oleh karena itu, keadilan ekologis menuntut perubahan struktural yang mengakui hak-hak 

komunitas rentan dan melindungi integritas ciptaan. 

Tanggung jawab global dalam konteks keadilan ekologis mengacu pada kewajiban moral setiap 

individu, komunitas, dan bangsa untuk mengambil tindakan kolektif demi melindungi lingkungan bagi 

generasi mendatang. Tanggung jawab ini mencakup upaya mitigasi perubahan iklim, konservasi 

keanekaragaman hayati, dan pengelolaan sumber daya alam yang berkelanjutan. Dalam perspektif 

teologi Kristen, tanggung jawab global ini bukan hanya soal etika lingkungan, tetapi juga merupakan 

ekspresi dari iman yang hidup (Sidjabat, 1996). Gereja dan umat Kristen dipanggil untuk menjadi suara 

kenabian yang menantang sistem yang merusak alam dan mempromosikan keadilan bagi semua 

makhluk. Ini termasuk mendukung kebijakan internasional yang adil dan berkelanjutan, serta mendorong 

gaya hidup yang lebih sederhana dan menghormati batas-batas ekologi. 

Dengan demikian, keadilan ekologis dalam teologi Kristen menegaskan bahwa kesejahteraan 

manusia dan alam tidak dapat dipisahkan. Pelanggaran terhadap alam adalah pelanggaran terhadap 

Tuhan dan sesama manusia, terutama mereka yang paling lemah dan terpinggirkan. Dengan demikian, 

setiap tindakan untuk memulihkan dan melindungi lingkungan harus dilakukan dengan 

mempertimbangkan prinsip keadilan dan kasih, serta dengan komitmen yang kuat terhadap tanggung 

jawab global. Gereja dan umat Kristen memiliki peran penting dalam mengadvokasi keadilan ekologis, 

bukan hanya sebagai masalah moral, tetapi sebagai bagian integral dari panggilan mereka untuk hidup 

setia kepada Tuhan dan melayani dunia. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian mengenai "Teologi Penciptaan dan Tanggung Jawab terhadap Lingkungan" dalam 

konteks ekoteologi Kristen menggarisbawahi pentingnya integrasi prinsip teologis dan etika lingkungan. 

Teologi penciptaan, yang mendasarkan diri pada narasi Alkitab tentang Tuhan sebagai Pencipta dan 



 

1073 
 

manusia sebagai pengelola bumi, menyediakan dasar teologis yang kokoh untuk tanggung jawab 

ekologis. Melalui kajian pustaka, ditemukan bahwa pemahaman tentang mandat Tuhan untuk 

memelihara bumi bukan hanya sebagai kewajiban spiritual, tetapi juga sebagai panggilan moral untuk 

melindungi lingkungan hidup. Penelitian ini menegaskan bahwa keadilan ekologis adalah manifestasi 

dari kasih Kristen terhadap sesama dan ciptaan, dan bahwa pelanggaran terhadap lingkungan sering 

kali merugikan komunitas yang paling rentan. 

Di samping itu, penelitian ini menunjukkan bahwa ekoteologi Kristen memberikan panduan 

praktis untuk menerjemahkan prinsip teologis ke dalam tindakan konkret yang mendukung keberlanjutan 

lingkungan. Tantangan global seperti perubahan iklim dan degradasi lingkungan menuntut respons yang 

didasarkan pada tanggung jawab bersama dan tindakan kolektif. Gereja dan umat Kristen diundang 

untuk mengambil peran aktif dalam advokasi lingkungan, mempromosikan kebijakan yang adil, dan 

menerapkan gaya hidup yang berkelanjutan sebagai bagian dari panggilan iman mereka. 

Kesimpulannya, penelitian ini menggarisbawahi perlunya penekanan lebih lanjut pada integrasi teologi 

dan ekologi untuk mengatasi tantangan lingkungan masa kini secara efektif. 

 

REFERENSI 

Ariwidodo. (2014). Relevansi Pengetahuan Masyarakat Tentang Lingkungan Dan Etika Lingkungan 
Dengan Partisipasinya Dalam Pelestarian Lingkungan. Nuansa: Jurnal Penelitian Ilmu Sosial 
Dan Keagamaan Islam, 11(1), 1–20. 

Azhar, Basyir, M. D., & Alfitri, A. (2015). Hubungan Pengetahuan Dan Etika Lingkungan Dengan Sikap 
Dan Perilaku Menjaga Kelestarian Lingkungan. Jurnal Ilmu Lingkungan, 13(1), 36–41. 

Barram, M. (2006). Mission And Moral Reflection Of Paul. Peter Lang. 
Budiman, S., Rutmana, K., & Takameha, K. K. (2021). Paradigma Berekoteologi Dan Peran Orang 

Percaya Terhadap Alam Ciptaan: Kajian Ekoteologi. Jurnal Borneo Humaniora, 4(1), 20–28. 
Cahyono, D. B. (2021). Eko-Teologi John Calvin: Dasar Kekristenan Dalam Tindakan Ekologi (Sebuah 

Respon Kekristenan Terhadap Tindakan Ekologi). Diegesis: Jurnal Teologi, 6(2), 72–88. 
Darmaputera, E. (2019). Etika Sederhana Untuk Semua: Perkenalan Pertama. BPK Gunung Mulia. 
Faizah, U. (2020). Etika Lingkungan Dan Aplikasinya Dalam Pendidikan Menurut Perspektif Aksiologi. 

Jurnal Filsafat Indonesia, 3(1), 14–22. 
Gill, D. (2000). Becoming God: Building Moral Character. IVP Books. 
Haq, M. N. (2022). Etika Pertemanan di Era Imaginative- Truth. Academia. 
Hudha, A. M., & Rahardjanto. (2018). Etika Lingkungan (Teori Dan Praktik Pembelajarannya). 

Ummpress, 1. 
Keraf, A. S. (2010). Etika Lingkungan Hidup. Penerbit Buku Kompas. 
Lembaga Alkitab Indonesia. (2015). 
Manzilati, A. (2017). Metode Penelitian Kualitatif: Paradigma, Metode, dan Aplikasi. UB Press. 
Normawati, S. (2019). Etika & Profesi Guru. PT Indragiri Dot Com. 
Pondaag, S. V. (2020). Liturgi dan Keutuhan Ciptaan. Media (Jurnal Filsafat Dan Teologi), 1(1), 85–108. 

https://doi.org/10.53396/media.v1i1.3 
Sidjabat, S. (1996). Strategi Pendidikan Kristen: Suatu Tinjauan Teologis -Filosofis. Penerbit Andi. 
Yuono, Y. R. (2019). Melawan Etika Lingkungan Antroposentris Melalui Interpretasi Teologi Penciptaan 

Sebagai Landasan Bagi Pengelolaan-Pelestarian Lingkungan. Fidei: Jurnal Teologi Sistematika 
Dan Praktika, 2(1), 186–206. 

 


