
 
    

 
e-ISSN: 2988-6287  

 
 

1315 

PENDEKATAN SEMANTIK TOSHIHIKO IZUTSU: KONSEPSI AGAMA (DIN) 
SEBAGAI KEPATUHAN  

 

Arya Chandra Argadinata1, Hudaeva2, Andi Rosa3 

Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 

e-mail: aryachandraargadinata2610@gmail.com, hudaeva644@gmail.com,  

andirosa2025@gmail.com 

 

Abstrak 
Penelitian ini menganalisis pendekatan semantik Toshihiko Izutsu dalam memahami konsep “din” 
(agama) dalam Al-Qur’an. Dengan metode linguistik yang terintegrasi, Izutsu menyoroti makna kata 
melalui perspektif sinkronik dan diakronik, serta memanfaatkan teori modern dan tradisional. Ia 
mengungkap bahwa “din” dalam Al-Qur’an memiliki dua nilai semantik utama, yaitu kepatuhan (ta’ah) 
dan kehambaan (‘ubudiyah), serta menunjukkan relevansi transformasi maknanya dalam konteks 
sosial dan kultural. Penelitian ini juga membandingkan pandangan Izutsu dengan para tokoh lainnya 
seperti Buya Hamka, Quraish Shihab, dan al-Attas untuk mengeksplorasi variasi pemaknaan terhadap 
term “din”. Meski mendapat kritik, pendekatan semantik Izutsu tetap diakui memberikan kontribusi 
signifikan dalam membuka wawasan baru studi Al-Qur’an, termasuk dalam bidang etika dan filsafat 
Islam. Studi ini berupaya menggambarkan keunikan metode interpretatif Izutsu sebagai tafsir integratif 
yang menggabungkan berbagai konteks makna Al-Qur’an dalam kerangka modern. 
Kata Kunci: Toshihiko Izutsu, Pendekatan Semantik, Din, Al-Qur’an. 

 

Abstract 
This study analyzes Toshihiko Izutsu's semantic approach in understanding the concept of "din" 
(religion) in the Qur'an. With an integrated linguistic method, Izutsu highlights the meaning of words 
through synchronous and diachronic perspectives, and makes use of modern and traditional theories. 
He revealed that "din" in the Qur'an has two main semantic values, namely obedience (ta'ah) and 
servitude ('ubudiyah), and shows the relevance of transforming its meaning in social and cultural 
contexts. This study also compares Izutsu's views with other figures such as Buya Hamka, Quraish 
Shihab, and al-Attas to explore the variation in the meaning of the term "din". Despite the criticism, 
Izutsu's semantic approach is still recognized as making a significant contribution in opening up new 
insights into the study of the Qur'an, including in the fields of Islamic ethics and philosophy. This study 
seeks to describe the uniqueness of Izutsu's interpretive method as an integrative interpretation that 
combines various contexts of the meaning of the Qur'an in a modern framework. 
Keywords: Toshihiko Izutsu, Semantic Approach, Din, Al-Qur'an. 
 

A. Pendahuluan 

1. Definisi Semantik 

Istilah semantik berasal dari bahasa Inggris semantics, yang dalam bahasa Yunani 

disebut sema (nomina), dengan arti “tanda”, atau dari verba samaino, “menandai”, “berarti” 

(Tim Penulis Rosda, 1995). Para pakar menggunakan beberapa istilah tersebut untuk 

mendefinisikan salah satu bagian bahasa yang mempelajari tentang makna (Djajasudarma & 

T. Fatimah, 1999). 

M. Breal dari Prancis telah mengidentifikasi semantik sebagai cabang khusus dalam 

linguistik yang berfokus pada kajian mendalam tentang makna bahasa (J.D. Parera, 2004). 

Dengan kata lain, semantik adalah investigasi ilmiah terhadap arti yang terkandung dalam 

HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 
Vol. 2 No. 6 Desember 2024, hal. 1315-1330

mailto:aryachandraargadinata2610@gmail.com
mailto:hudaeva644@gmail.com


 

1316 
 

setiap unit bahasa, mulai dari kata hingga kalimat kompleks. Sebagai sebuah disiplin ilmu, 

semantik tidak hanya meneliti makna statik, tetapi juga dinamika perubahan makna yang 

dipengaruhi oleh faktor sosial, budaya, dan kognitif. Melalui analisis terhadap berbagai 

lambang bahasa, semantik berusaha mengungkap bagaimana manusia diciptakan, 

memahami, dan memanipulasi makna untuk berkomunikasi dan berinteraksi (Ali Mudhofir, 

2001). 

Semantik dalam perspektif linguistik, merupakan kajian mendalam terhadap struktur 

makna yang mendasari sistem bahasa. Dengan kata lain, semantik adalah ilmu yang menggali 

makna di balik kata, frasa, dan kalimat, serta bagaimana makna tersebut saling berhubungan 

dan membentuk suatu sistem yang koheren (Unun Nasihah, 2013). Para ahli bahasa 

berpandangan bahwa makna dalam bahasa bukanlah entitas statis, melainkan konstruksi 

dinamis yang dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan kognitif penutur (Mansoer Pertada, 

2010). Oleh karena itu, semantik tidak hanya menganalisis makna leksikal (kamus), tetapi juga 

makna kontekstual yang muncul dalam interaksi komunikasi. 

Toshihiko Izutsu dalam karyanya, “Relasi Tuhan dan Manusia: Pendekatan Semantik 

terhadap Al-Qur’an”, menyoroti kompleksitas semantik yang seringkali membingungkan bagi 

mereka yang tidak memiliki latar belakang linguistik. Semantik secara etimologis, merujuk pada 

kajian menyeluruh tentang makna. Namun, cakupan kajian semantik begitu luas sehingga 

hampir semua aspek kehidupan yang melibatkan makna dapat menjadi objek studinya. 

Dengan kata lain, semantik telah berkembang menjadi sebuah disiplin ilmu yang sangat 

kompleks dan multifaset (Toshihiko Izutsu, 1997). 

Dengan menelusuri evolusi semantik istilah-istilah kunci Al-Qur’an dalam konteks 

perkembangan Islam pasca wahyu, kita dapat mengungkap keunikan dan kedalaman makna 

yang terkandung di dalamnya. Pendekatan komparatif ini memungkinkan kita untuk melihat 

bagaimana makna kata-kata Al-Qur’an berevolusi dan tetap relevan sepanjang sejarah. Lebih 

lanjut, dengan menganalisis secara mendalam potensi dan keterbatasan semantik historis, kita 

dapat mengidentifikasi kelebihan dan kekurangan metode ini serta prinsip-prinsip dasar 

semantik statis. Pemahaman yang konstruktif memungkinkan kira untuk mengintegrasikan 

kedua perspektif tersebut secara sinergis dalam upaya mengungkap struktur makna Al-Qur’an 

secara lebih mendalam (Machasin, 1997).  

Untuk memahami kosakata secara mendalam, kita perlu mengadopsi dua perspektif 

metodologis yang saling melengkapi namun berbeda secara fundamental. Dalam pandangan 

linguistik modern, kedua perspektif ini dikenal sebagai pendekatan diakronik dan sinkronik. 

Pendekatan diakronik, yang secara etimologi mengacu pada waktu, memandang kosakata 

sebagai entitas dinamis yang terus berevolusi seiring berjalannya waktu. Setiap kata dalam 

kosakata memiliki sejarah unik dan mengalami perubahan-perubahan yang dipengaruhi oleh 

berbagai faktor linguistik dan ekstra linguistik (Machasin, 1997).  

2. Sejarah Perkembangan Semantik 

Kajian semantik, meski baru populer pada akhir abad ke-19, sebenarnya telah memiliki 

akar sejarah yang panjang. Istilah “semantic philosophy” telah muncul sejak abad ke-17, 

menunjukkan adanya kesadaran akan pentingnya makna dalam bahasa. Pada abad ke-19, ahli 

klasik Reisig telah mengusulkan sebuah kerangka kerja linguistik yang mencakup tiga 

komponen utama, salah satunya adalah “semasiologi” atau ilmu tentang makna. Dengan 

demikian, konsep semantik dalam bentuk yang lebih primitif telah ada jauh sebelum istilah 



 

1317 
 

“semantik” itu sendiri dipopulerkan. Berdasarkan pemikiran Reisig, perkembangan semantik 

dapat dibagi menjadi tiga fase utama, masing-masing dengan karakteristik dan fokus kajian 

yang berbeda (Djajasudarma & T. Fatimah, 1999).  

Fase awal perkembangan semantik, dijuluki “Periode Bawah Tanah”, dicirikan oleh 

eksplorasi awal terhadap konsep makna. Kontribusi Reisig pada periode ini sangat krusial 

dalam meletakkan fondasi bagi kajian semantik modern (M. Pateda, 2001). 

Fase kedua dengan terbitnya “Essai de Semantique” karya Breal pada tahun 1883, kajian 

semantik mengalami pergeseran paradigma. Breal mengusulkan pendekatan historis yang 

menempatkan historis yang menempatkan perubahan makna dalam konteks yang lebih luas, 

melibatkan faktor-faktor di luar bahasa itu sendiri. Semantik, yang sebelumnya dianggap 

sebagai bagian dari studi bahasa yang lebih umum, kini diakui sebagai disiplin ilmu yang berdiri 

sendiri. 

Fase ketiga dalam sejarah semantik menandai pergeseran menuju kajian semantik yang 

lebih empiris dan spesifik. Gustaf Stern, dengan karyanya yang monumental, “Meaning and 

Change of Meaning yang fokus pada perubahan makna dalam bahasa Inggris, menjadi 

tonggak penting dalam perkembangan ini, Dengan pendekatannya yang berbasis data, Stern 

memberikan kontribusi signifikan dalam memformulasikan metode-metode penelitian semantik 

yang lebih sistematis. 

3. Biografi Toshihiko Izutsu 

Dilahirkan dalam keluarga yang menjunjung tinggi tradisi Zen, Toshihiko Izutsu sejak usia 

dini telah terlatih dalam disiplin meditasi dan kontemplasi. Pengalaman spiritual ini tidak hanya 

membentuk karakternya, tetapi juga menjadi sumber inspirasi bagi pemikiran filsafatnya yang 

mendalam dan komprehensif. Izutsu, yang lahir di Tokyo pada Mei 1914, kemudian dikenal 

sebagai salah satu tokoh penting dalam studi agama dan filsafat (Ahmad Sahidah Rahem, 

2014).  

Sejak dini, Toshihiko Izutsu telah dididik dalam tradisi filsafat Timur yang menekankan 

konsep kekosongan atau ketiadaan. Ayahnya seorang guru Zen, memperkenalkan Izutsu pada 

praktik meditasi yang mendalam melalui sebuah metode unik. Dengan menuliskan kata, 

“kokoro” (hati/pikiran) pada selembar kertas, sang ayah mengajak putranya untuk 

merenungkan makna di balik simbol tersebut. Latihan ini bukan sekadar menghafal kata, 

melainkan sebuah undangan untuk menggali makna yang tersembunyi di balik simbol, dan 

akhirnya melampaui simbol itu sendiri. Melalui metode ini, Izutsu diajarkan untuk memahami 

bahwa pengetahuan sejati bukanlah sekadar konsep yang ditangkap oleh pikiran, melainkan 

pengalaman langsung yang melampaui kata-kata dan konsep. Ajaran ayahnya ini telah 

menanamkan dalam diri Izutsu sebuah keyakinan bahwa pemahaman mendalam terhadap 

ajaran Zen tidak dapat dicapai melalui analisis intelektual semesta, melainkan melalui 

pengalaman langsung dan kontemplasi yang terus-menerus (Makoto Sawai, 2022). 

Perjalanan intelektual Toshihiko Izutsu mengalami titik balik yang signifikan ketika ia mulai 

mendalami mistisisme Barat. Perkenalannya dengan pemikiran para filsuf Yunani seperti 

Socrates, Aristoteles, dan Plotinus memicu sebuah pergeseran paradigma dalam 

pemahamannya tentang spiritualitas. Jika sebelumnya ia terpaku pada tradisi Timur, 

khususnya Zen, pertemuannya dengan filsafat Barat ini justru membuka cakrawala baru dan 

menantang asumsinya yang telah mapan. 



 

1318 
 

Izutsu tidak hanya terpesona oleh kedalaman mistisisme Yunani, melainkan juga 

melihatnya sebagai sebuah jembatan menuju pemahaman yang lebih luas tentang berbagai 

tradisi filsafat dunia. Penemuan ini telah mendorongnya untuk melakukan studi komparatif yang 

mendalam terhadap filsafat Islam, Yahudi, India, Cina, dan berbagai aliran Buddhisme 

(Fathurahman, 2017). 

Universitas Keio tidak hanya menjadi saksi bisu atas perjalanan intelektual Toshihiko 

Izutsu, tetapi juga menjadi wadah bagi pengembangan pemikirannya yang cemerlang. Sebagai 

seorang pengajar dan peneliti yang produktif, Izutsu telah memberikan kontribusi yang sangat 

berharga bagi dunia akademik. Karir akademiknya yang gemilang di Universitas Keio menjadi 

bukti nyata atas dedikasi dan kecerdasannya. 

Perjalanan akademik Toshihiko Izutsu tidak berhenti di Universitas Keio. Atas undangan 

Wilfred Cantwell Smith, ia kemudian merambah kancah akademik internasional dengan 

menjadi profesor tamu di Universitas McGill, Kanada. Pengalaman mengajar di luar negeri ini 

kemudian berlanjut dengan posisinya sebagai pengajar di Imperial Iranian Academy of 

Philosophy di bawah bimbingan Seyyed Hossein Nasr. Meskipun demkian, ikatannya dengan 

Universitas Keio tetap terjaga hingga akhir hayatnya, di mana ia menyandang gelar profesor 

emeritus. 

Jaringan akademik Toshihiko Izutsu begitu luas, membentang dari Jepang hingga Eropa 

dan Timur Tengah. Keanggotaannya dalam lembaga-lembaga bergengsi seperti Nihon 

Gakushiin, Institut International de Philosophy, dan Academy of Arabic Language menjadi bukti 

pengakuan internasional atas kontribusinya dalam dunia akademik. Selain itu, undangan 

sebagai tamu Rockefeller dan Eranos Lecturer semakin mengukuhkan posisinya sebagai salah 

satu intelektial terkemuka pada masanya. 

Untuk benar-benar memahami kedalaman dan kompleksitas penelitian Toshihiko Izutsu, 

kita perlu melakukan kajian yang mengintegrasikan analisis terhadap karya-karyanya dengan 

pemahaman yang mendalam tentang konteks historis dan intelektual di mana ia hidup dan 

berkarya. Dengan kata lain, kita perlu menempatkan pemikiran Izutsu dalam kerangka yang 

lebih luas, sehingga kita dapat melihat bagaimana pemikirannya dipengaruhi oleh zamannya, 

oleh para pendahulunya, dan oleh berbagai intelektual yang ia pelajari. 

4. Karya-Karya Toshihiko Izutsu 

Toshihiko Izutsu, seorang filsuf dan orientalis terkemuka telah meninggalkan warisan yang 

kaya dalam bentuk karya-karyanya yang menbahas berbagai aspek Al-Qur’an dan ajaran 

Islam. Melalui pendekatan interdisipliner yang unik, Izutsu telah memberikan kontribusi yang 

sangat berharga bagi pengembangan studi Islam modern diantaranya (Andi Rosa & Muhamad 

Shoheh, 2023): 

1) God and man in the Qur’an: semantics of the Qur’anic weltanschauung. 

2) The structure of the ethical terms in the Qur’an. 

3) Ethico-religius concepts in the Qur’an (edisi revisi atas karya: The structure of the ethical 

terms in the Qur’an). 

4) The concept of belief in Islamic theology. 

5) A comparative study of the key philosophical concepts in Sufism and Taoism (2 volume). 

6) Islamic culture. 

7) The concept and reality of existence. 

8) History of Islamic thought. 



 

1319 
 

9) Mictical philosophy (2 volume). 

10) Consiousness and essence. 

11) Cosmos and anti-cosmos. 

5. Rumusan Masalah 

1) Bagaimana metodologi Toshihiko Izutsu dalam menafsirkan Al-Qur’an? 

2) Bagaimana penafsiran Toshihiko Izutsu terhadap konsepsi agama (din) sebagai 

kepatuhan? 

 

B. Metodologi Analisis Tafsir 

Menurut tulisan Andi Rosa, pendekatan yang akan digunakan untuk menemukan solusi 

dari rumusan masalah tersebut adalah dengan menggunakan dua metode: pertama, dengan 

mengkaji isi dari sebuah karya tafsir berdasarkan lima variabel tafsir (manhaj al-tafsir, al-

thariqah, al-ittijah, al-lawn, dan mazhab). Strategi pertama ini biasa dikenal dengan istilah 

analisis isi. Cara kedua adalah menggunakan teknik perbandingan (komparatif) (Andi Rosa & 

Muhamad Shoheh, 2023). 

1. Metodologi Analisis Isi Berdasarkan Makna Variabel Tafsir 

Pada artikel Andi Rosa, metode variabel terbagi menjadi 5 kategori, yaitu (Andi Rosa, 

2015): 

a. Manhaj al-tafsir 

Manhaj tafsir adalah proses atau prosedur sistematis untuk memahami ayat-ayat 

yang telah ditunjukkan oleh pengembang metode tafsir. Dengan kata lain, bagaimana 

seorang mufasir menerapkan pengetahuan dan konteks sesuai dengan prosedur yang 

telah diterapkan oleh para ahli tafsir. Singkatnya, manhaj tafsir adalah ilmu yang 

digunakan oleh mufasir ketika membahas sebuah ayat atau topik. Terdapat tujuh manhaj 

tafsir yaitu ijmali, tahlili, muqaran, maudhu’i, semantik, hermeneutik dan integratif. 

b. At-thariqah 

Thariqah adalah sebuah metode, metodologi, atau pendekatan sistematis dalam 

penafsiran. Dengan kata lain, thariqah adalah sub tema dari ilmu yang digunakan oleh 

mufasir dalam untuk memahami penafsiran. 

c. Al-ittijah (Orientasi) 

Al-Ittijah adalah orientasi yaitu mengidentifikasi arah atau tujuan penafsiran. 

Dengan kata lain, al-Ittijah adalah ilmu yang terkait dengan teologi yang sudah ada. 

d. Al-lawn (corak) 

Al-Lawn adalah ilmu yang dominan dalam penafsiran. Dengan kata lain, ilmu mana 

yang lebih mendominasi penafsiran mufasir. 

e. Mazhab  

Mazhab adalah gagasan atau ijtihad para ulama, yang disebarluaskan ke pemikir 

mereka. Tentang hukum Islam yang diambil dari Al-Qur’an dan hadis. 

2. Metode Komparatif 

Menurut Quraish Shihab, seperti yang dijelaskan dalam artikel Andi Rosa, teknik 

komparatif adalah “Bandingkan ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas permasalahan atau 

situasi yang berbeda, mempunyai editorial yang sebanding atau serupa, dan memiliki editorial 

yang berbeda namun diduga berkaitan dengan isu atau kasus yang sama. Topik pembahasan 

metode komparatif antara lain: “membandingkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan hadis Nabi SAW 



 

1320 
 

yang berkenaan atau bertentangan, serta membandingkan pendapat para ahli tafsir mengenai 

penafsiran suatu ayat Al-Qur’an” (Andi Rosa & Muhamad Shoheh, 2024). Menurut Nasruddin 

Baidan, ketika membahas perbedaan-perbedaan tersebut, maka penafsir harus mengkaji 

beberapa faktor yang menyebabkan terjadinya perbedaan tersebut, antara lain konteks setiap 

ayat, keadaan dan keadaan masyarakat pada saat ayat tersebut diturunkan, latar belakang 

turunnya berbagai ayat, serta korelasi antar ayat yang berlainan diungkap oleh masing-masing 

mufasir (Nashruddin Baidan, 2005). Menurut Ali Iyazi, Para ahli penafsiran Al-Qur’an 

menggunakan metode perbandingan (al-manhaj al-muwazan; al-muqaran), ysng berupaya 

untuk: Pertama, mengungkap realitas dengan menghadirkan berbagai pandangan atau 

argumen. Kedua, mengidentifikasi para mufasir yang terpengaruh oleh beragam mazhab, serta 

mereka yang mengungkap kebenaran melalui penyajian beragam gagasan atau argumen. 

Mufasir adalah mereka yang memberikan informasi tentang berbagai ideologi atau aliran 

pemikiran. Ringkasnya, tafsir komparatif (al-tafsir almuqaran) adalah menganalisis ayat Al-

Qur’an dengan membandingkan beberapa karya tafsir pada ayat tertentu atau tema tertentu, 

baik aspek kandungan makna yang berbeda atau aspek lain menyebabkan terjadi penafsiran 

yang berbeda. Misalnya, dalam aspek kemirifan antar ayat, perbedaan antar mazhab fikih, atau 

sesama bidang keilmuan dan konsep agama lainnya secara tasawuf, teologi, gerakan 

keagamaan (religious movement), doktrin peradaban (al-tsaqafat) termasuk 

memperbandingkan karya tafsir berdasarkan corak (al-lawn), pendekatan (al-ittijah) dan 

metode tafsir (al-manhaj) yang digunakan (M. Quraish Shihab, 1992). 

C. Hasil Temuan 

1. Metodologi Penafsiran Toshihiko Izutsu 

a. Manhaj 

Setelah melakukan kajian empirik terhadap buku yang berjudul “Relasi Tuhan dan 

Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-Qur’an karya Toshihiko Izutsu ditemukan manhaj 

atau ilmu apa saja yang digunakan dalam mendeskripsikan tema din diantaranya (Machasin, 

1997): 

1) Menggunakan Ilmu Linguistik 

Setelah melakukan analisis ditemukan bahwa Izutsu menggunakan ilmu linguistik 

dari berbagai bahasa diantaranya bahasa Indonesia, latin, Arab, Ibrani dan Persia. 

2) Menggunakan Ilmu Modern (menggunakan berbagai teori yang sudah ada) 

Setelah melakukan analisis ditemukan bahwa Izutsu menggunakan berbagai teori 

yang sudah ada atau ilmu modern dalam mendeskripsikan kata din, entah teori yang 

termaktub dalam Al-Qur’an, syair-syair jahiliyah dan pendapat para pakar ilmuwan 

ataupun penyair seperti Dr. Wilfred Cantwell Smith dan Amr bin Kulthum. 

3) Menggunakan Ilmu Tauhid  

Setelah melakukan analisis ditemukan bahwa Izutsu menggunakan ilmu tauhid 

nampak dari ia mendeskripsikan kebanyakan lebih mengarah kepada ketauhidan salah 

satu contohnya Izutsu mendeskripsikan kata din dengan hari kebangkitan. 

4) Menggunakan Ilmu Internal Ayat 

Setelah melakukan analisis disimpulkan bahwa Izutsu menggunakan salah satu dari 

ilmu internal ayat (munasabah) kategori asalnya ada dua belas lalu di ringkas menjadi tiga 

cabang ilmu munasabah yakni karena ketika mendeskripsikan kata din dikaitkan dengan 

konteks yang di bahas (munasabah berdasarkan konteks). 



 

1321 
 

5) Menggunakan Pendapat pendapat sendiri 

Setelah melakukan analisis disimpulkan bahwa Izutsu menggunakan pendapat 

sendiri dalam mendeskripsikan kata din diawali dengan pendapat ia sendiri kemudian 

dikaitkan dengan teori-teori yang lain sebagai penguatnya. 

Jadi kesimpulannya, Jika dikaitkan dengan 6 konteks tafsir kontekstual pada Izutsu dalam 

mendeskripsikan kata din ini menggunakan manhaj kebahasaan, internal ayat, konteks 

pewahyuan, konteks sosio kultural, konteks kontemporer (kekinian) dan saintifik (bersifat ilmiah 

yang didasarkan ilmu sains modern). Ringkasnya, bahwa penafsiran ini tergolong tafsir integratif 

yakni penafsiran yang berdasarkan 6 kontek pada tafsir kontekstual. Kemudian lebih memilih 

kepada konteks Ijmali (ringkas) dalam konteks tafsir integratif. 

b. Thariqah 

Setelah melakukan kajian empirik terhadap buku yang berjudul “Relasi Tuhan dan 

Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-Qur’an karya Toshihiko Izutsu ditemukan 

thariqah atau sub ilmu yang digunakan dalam mendeskripsikan tema din diantaranya 

(Machasin, 1997): 

1) Menggunakan Ilmu Balaghah, Izutsu dalam mendeskripsikan kata din nampak 

menggunakan balaghah (kata perumpaan yang asalnya dari puisi atau syair).  

2) Menggunakan Ilmu Kamus, Izutsu dalam mendeskripsikan kata din menggunakan ilmu 

kamus yang berfungsi untuk mengartikan atau menerjemahkan beragam kosakata yang 

sulit agar dapat dipahami oleh pribadi dan pembaca. 

3) Menggunakan Ilmu Semantik, Izutsu dalam mendeskripsikan kata din menggunakan ilmu 

semantik. Dalam ilmu semantik terdapat beberapa langkah yaitu, memahami kata kunci, 

memahami makna dasar dan makna relasional, melihat aspek sinkronik dan diakronik 

dan weltanschauung mengenai kata din tersebut.  

4) Menggunakan Ilmu Munasabah berdasarkan konteks yang dibahas. Sebagaimana 

diketahui ilmu munasabah terdapat tiga kategori yakni; munasabah berdasarkan lafadz, 

munasabah berdasarkan makna dan tema, dan munasabah berdasarkan konteks yang di 

bahas. Nah, Izutsu menggunakan munasabah berdasarkan konteks yang berlandaskan 

filsafat ilmu dapat dilihat karena dari ia mendeskripsikan kata din dikaitkan beberapa 

konteks yang serupa.  

c. Lawn 

Setelah melakukan kajian empirik terhadap buku yang berjudul “Relasi Tuhan dan 

Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-Qur’an karya Toshihiko Izutsu ditemukan lawn 

atau ilmu yang lebih banyak digunakan atau dominan dalam mendeskripsikan tema din 

diantaranya yaitu ilmu linguistik bahasa diantaranya ilmu balaghah, ilmu kamus, dan juga ilmu 

semantik dalam menelusuri makna dari kata din (Machasin, 1997). 

d. Ittijah 

Setelah melakukan kajian empirik terhadap buku yang berjudul “Relasi Tuhan dan 

Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-Qur’an karya Toshihiko Izutsu disimpulkan 

bahwa Izutsu lebih mengarah kepada ketauhidan yakni ketika mendeskripsikan kata din, ia 

menjelaskan tanda-tanda kebesaran dan keagungan Allah berdasarkan ayat Al-Qur’an yang 

dicantumkan (Machasin, 1997).  

e. Mazhab dan Perbandingan 



 

1322 
 

Setelah melakukan kajian empirik terhadap buku yang berjudul “Relasi Tuhan dan 

Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-Qur’an” karya Toshihiko Izutsu disimpulkan bahwa 

Izutsu tidak terbelenggu oleh empat mazhab fikih yang biasanya mengkaji hukum-hukum 

syariah. Perkara ini lebih konsen terhadap analisis semantik dan filsafat bahasa Izutsu, bukan 

hukum Islam (fikih). Namun, jika memandang dari segi manhaj pemikiran yang digunakan 

Izutsu dalam mendeskripsikan kata din (agama), pendekatan yang digunakan dapat dikaitkan 

terhadap mazhab pemikiran hermeneutika dan semantik kontekstual (Machasin, 1997) 

Sedangkan Izutsu dalam karya lain yakni “Konsep-Konsep Etika Religius dalam Al-Qur’an” 

tetap menganut mazhab yang serupa yakni hermenutika dan semantik kontekstual Qur’ani. 

Kendati demikian, pendekatan yang berfokus pada analisis makna kata kunci dalam Al-Qur’an 

dengan memandang relasi antar kata, konteks historis, dan transformasi makna. Fokus pada 

etika dan moralitas membuat pendekatan ini lebih dekat terhadap filsafat bahasa dan etika 

Qur’ani, yang menyoroti sistem nilai universal Al-Qur’an dalam bentuk perilaku manusia (Agus 

Fahri Husein dkk., 1993).  

Ringkasnya, perbandingan antara kedua karya Izutsu tersebut hampir serupa yang 

membedakan hanyalah topik utama yang akan dibahas. Jika dalam buku “Relasi Tuhan dan 

Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-Qur’an” topik utama Izutsu adalah mengenai din 

(agama), sedangkan dalam karya lain yakni “Konsep-Konsep Etika Religius dalam Al-Qur’an” 

ia lebih konsen membahas mengenai etika dan moralitas. Pendekatan yang Izutsu gunakan 

pada kedua karyanya tetap serupa yakni menggunakan semantik yang membedakan 

sepertinya hanyalah arah tujuannya. Semisalnya, dalam buku “Relasi Tuhan dan Manusia: 

Pendekatan Semantik terhadap Al-Qur’an”, Izustu lebih mengarah kepada ketauhidan 

sedangkan dalam karya lain yakni “Konsep-Konsep Etika Religius dalam Al-Qur’an”, Izutsu 

lebih mengarah terhadap filsafat dan etika Qur’ani. 

2. Substansi Penafsiran 

1) Gambaran Umum Penafsiran Toshihiko Izutsu 

a. Semantik Al-Qur’an 

Al-Qur’an, sebagai teks suci yang multidimensi, menawarkan ruang interpretasi yang luas. 

Berbagai disiplin ilmu, mulai dari teologi hingga ilmu sosial, telah memberikan kontribusi dalam 

mengungkap makna tersembunyi di balik ayat-ayatnya (Toshihiko Izutsu, 1997). Pluralitas 

interpretasi ini bukan sekadar perbedaan pendapat, melainkan cerminan dari kedalaman dan 

kompleksitas pesan ilahi yang mampu beresonansi dengan berbagai konteks manusia. 

Bahasa Arab, sebagai wahana penyampaian wahyu Al-Qur’an, menyimpan kekayaan 

makna yang tak terhingga. Melalui lensa semantik, kita dapat menggali lapisan-lapisan makna 

yang tersembunyi di balik setiap kata dan kalimat. Izutsu, dengan ketajaman analisisnya, telah 

membuka cakrawala baru dalam memahami dimensi linguistik Al-Qur’an (Toshihiko Izutsu, 

1997). 

Semantik Izutsu, melampaui pemahaman konvensional tentang makna kata. Baginya, 

setiap kata adalah sebuah mikrokosmos yang merefleksikan sejarah, budaya, dan nilai-nilai 

suatu masyarakat. Dengan demikian, analisis semantik tidak hanya terbatas pada makna 

leksikal, tetapi juga mencakup konteks sosial dan kultural di mana kata tersebut digunakan 

(Ahmad Sahidah, 2018). Jika kita ingin memahami bagaimana Al-Qur’an memandang alam 

semesta dan segala isinya, semantik menjadi alat yang tak tergantikan. Dengan 

membandingkan penggunaan istilah-istilah kunci dalam berbagai konteks, kita dapat 



 

1323 
 

mengungkap dimensi-dimensi yang berbeda dari pandangan dunia Islam (Toshihiko Izutsu, 

1997). 

Izutsu mengusulkan sebuah pendekatan sistematis untuk menggali makna kata “din” 

dalam Al-Qur’an. Ia memulai dengan mengidentifikasi dan mengelompokkan ayat-ayat yang 

relevan. Selanjutnya, ia melakukan analisis komparatif terhadap berbagai tema yang terkait, 

baik secara langsung maupun tidak langsung, dengan kata “din”. Melalui pemetaan medan 

semantik yang cermat, Izutsu berusaha mengungkap makna inti dari kata tersebut dalam 

konteks keseluruhan Al-Qur’an. Tahap akhir dari analisisnya adalah menyusun sebuah 

pemahaman yang koheren dan komprehensif tentang konsep “din” berdasarkan prinsip-prinsip 

koherensi internal Al-Qur’an (Yayan Rahtikawati & Dadan Rusmana, 2013).  

b. Makna Dasar dan Makna Relasional 

Menurut Izutsu, setiap leskem (unit bahasa terkecil yang memiliki makna) dalam bahasa 

Arab memiliki makna dasar yang stabil. Makna dasar ini merupakan fondasi semantik yang 

menjadi rujukan dalam memahami makna kata dalam berbagai konteks. Kata “kitab”, yang 

secara umum merujuk pada objek fisik buku, mengalami perluasan makna yang signifikan 

dalam konteks Al-Qur’an. Dalam teks suci ini, “kitab” menjadi simbol wahyu ilahi yang memiliki 

dimensi religius yang sangat dalam. Fenomena ini menunjukkan bagaimana konteks linguistik 

dapat mempengaruhi makna dasar suatu kata dan melahirkan makna-makna baru yang lebih 

kaya (Ahmad Sahidah, 2018). 

Dalam sistem konseptual Islam, kata “kitab” mengamai pergeseran makna yang signifikan. 

Awalnya bermakna “buku” secara umum, dalam konteks Al-Qur’an, kata ini memperoleh 

konotasi religius yang mendalam, merujuk pada wahyu ilahi. Pergeseran makna ini terjadi 

karena interaksi kata “kitab” dengan kata-kata kunci lain seperti “Allah”, “wahyu”, dan “nabi” 

dalam sebuah sistem yang koheren. Izutsu menyebut fenomena ini sebagai makna relasional 

(Toshihiko Izutsu, 1997).  

Untuk memahami bagaimana makna suatu kata terbentuk dan berkembang dalam sebuah 

sistem bahasa, Izutsu menawarkan dua pendekatan, yaitu analisis sintagmatik dan analisis 

paradigmatik. Analisis sintagmatik melihat bagaimana suatu kata dipengaruhi oleh kata-kata 

yang berdekatan dengan kalimat, sementara analisis paradigmatik membandingkan kata 

tersebut dengan kata-kata lain yang memiliki makna yang serupa atau berlawanan. Dengan 

demikian, kita dapat mengungkap jaringan makna yang kompleks yang melingkupi suatu kata 

(Mhd. Hidayatullah, 2020).  

c. Aspek Sinkronik dan Diakronik 

Menurut Izutsu, kosakata memiliki dimensi historis yang penting. Perspektif diakronik 

memungkinkan kita untuk menelusuri asal-usul dan perkembangan kata-kata dalam bahasa. 

Dengan demikian, kita dapat memahami bagaimana faktor-faktor sosial, budaya, dan linguistik 

mempengaruhi perubahan makna dan bentuk kata (Toshihiko Izutsu, 1997). Analisis sinkronik 

memfokuskan pada struktur dan hubungan antar kata dalam suatu bahasa pada suatu waktu 

tertentu. Meskipun kata-kata memiliki sejarah panjang, analisis sinkronik mengabstrakan 

dimensi waktu dan melihat kosakata sebagai sebuah sistem yang relatif statis. Namun, 

stabilitas ini bersifat relatif, karena bahasa bersifat dinamis dan terus mengalami perubahan 

(Toshihiko Izutsu, 1997).  

Izutsu menelusuri sejarah kosakata Al-Qur’an dengan membagi perkembangannya 

menjadi tiga tahap utama. Tahap Pra-Qur’anik menunjukkan akar-akar bahasa Arab sebelum 



 

1324 
 

Islam, tahap Qur’anik menandai munculnya kosakata baru yang khas dengan Al-Qur’an, dan 

tahap pasca-Quranik mencerminkan perkembangan bahasa Arab setelah turunnya Al-Qur’an 

(Toshihiko Izutsu, 1997).  

 

D. Diskusi 

1. Isi Penafsiran Toshihiku Izutsu Dan Penafsiran Tokoh Lain Tentang Din Dalam Al-Qur’an 

Sebelum mendiskusikan pemahaman Izutsu mengenai makna din dalam Al-Qur’an, 

penting dikemukakan mengenai pemahaman din menurut tokoh atau penafsir Al-Qur’an 

lainnya. Hal ini bertujuan untuk melihat dinamika keragaman pemahaman yang muncul 

terhadap term din tersebut. Dari situ kemudian akan dapat diketahui kekhasan dari 

pemahaman Izutsu atas term din dalam Al-Qur’an, khususnya yang termuat dalam bukunya, 

Relasi Manusia dengan Tuhan. Dalam konteks ini, Buya Hamka dalam kitabnya, Tafsir Al-

Azhar, menafsirkan kata ad-Din sebagai ‘agama’. Kata ad-Din ialah biasa diartikan ke dalam 

bahasa kita dengan ‘agama’. Menurut Buya Hamka ad-Din dalam bahasa Arab ialah tha’at, 

Tunduk dan juga balasan. Maka dari itu, seringkali kata ad-Din muncul dalam arti lain yakni 

Hari pembalasan, disandingkan dengan kata al-Yaum, yaumuddin. Lebih jauh, definisi din 

(agama) menurutnya ialah semua perintah syariat yang dipikulkan terhadap muslim mukallaf 

(Buya Hamka, 1986).  

M. Quraish Shihab dalam tafsirnya Al-Mishbah mengatakan, kata Din mempunyai banyak 

definisi. Diantaranya ialah, ketundukan, ketaatan, perhitungan, balasan, dan agama. Menurut 

Quraish Shihab, semua kata tersebut saling terhubung dan maka dari itu wajar jika seseorang 

bersikap tunduk dan taat yang otomatis mereka akan memperhitungkan seluruh ajaran dan 

amalnya yang nantinya memperoleh balasan ganjaran. Dalam Tafsir Al-Qur’an al-Majid karya 

Hasbi ash-Shiddiqi, ia menafsirkan kata Din dalam bahasa Arab mempunyai beberapa makna. 

Pembalasan, ketaatan dan tunduk. Lebih jauh, ia sepakat dengan Buya hamka di mana Din 

ialah suatu kumpulan beban yang dalam hal ini yakni syariat sebagai sarana para hamba 

menaati Tuhannya karena para hamba ditugaskan untuk tunduk dan patuh (M. Quraish 

Shihab, 2011).  

Berbeda dengan pendapat sebelumnya, Konsep Din menurut al-Attas didasarkan pada 

makna mendasar dari kata Din itu sendiri. Kata dana yang berasal dari kata din memunculkan 

berbagai kata seperti dayn (hutang). Selain itu, kata dana juga memunculkan bentuk sebagai 

Madinah (kota), kehidupan dalam peradaban, kehidupan sosial yang diatur oleh hukum, 

peraturan, keadilan dan kekuasaan. Kota (madinah) ini memiliki seorang penguasa atau hakim, 

bernama Dayyan yang masih berhubungan dengan kata lain yaitu maddana, membangun kota 

atau peradaban. Dari kata maddana muncul istilah tamaddun yang berarti peradaban. Atas 

dasar itu, dari sudut pandang al-Attas, konsep dīn berbeda dengan makna kata atau ungkapan 

“agama” yang digunakan sebelumnya, terutama dalam konteks yang digambarkan dalam 

ungkapan Islam atau agama Islam.  

Ibnu Katsir mengatakan, lafal al-din menunjukkan makna bahwa mereka tidak 

diperintahkan untuk beribadah kepada Allah dengan mengembalikan ketaatan kepada-Nya 

melalui (realisasi) agama. Allah memerintahkan Ahli Kitab hanya untuk beribadah kepada-Nya, 

mensucikan agama mereka benar-benar menyembah hanya kepada-Nya dan beralih dari 

politeisme ke monoteism (Ibnu Katsir, 2004). Singkatnya, Ibn Katsir berpendapat din berarti 

kepatuhan. Sedangkan agak berbeda dari pendapat-pendapat sebelumnya, Wahbah al-Zuhaili 



 

1325 
 

menafsirkan lafaz al-din ialah dengan sebuah keikhlasan dalam beribadah kepada Allah 

(Wahbah Al-Zuhaili, 2013).  

Berbagai pemahaman tentang makna term din dalam Al-Qur’an di atas memberi 

gambaran bahwa para ulama yang menafsirkan din, umumnya sepakat dengan definisi din 

sebagai agama. Kepatuhan, ketaatan, dan keikhlasan juga menjadi salah satu definisi dalam 

perdebatan mengenai term ad-Din. 

Menurut Izutsu dalam bukunya Relasi Tuhan dan Manusia: pendekatan semantik 

terhadap Al-Qur’an, din merupakan salah satu kosa kata yang paling sulit untuk didefinisikan. 

Dalam arti lain, Din bukanlah suatu konsep kata yang sederhana. Konsep din mengandung 

dua nilai semantik yang sangat penting yaitu, “kepatuhan” (ta’ah) dan kehambaan (‘ubudiyah). 

Namun, hubungan konsep ini masih belum jelas. Sebagaimana yang telah dijabarkan penulis 

dalam bagian sebelumnya, di mana banyak ulama menafsirkan din sebagai kepatuhan dan 

sebagian menjadi agama. Analisis Izutsu di sini akan mengarah kepada bagaimana kedua 

konsep ini saling terkait dan bagaimana hal itu bisa terjadi (Toshihiko Izutsu, 1997).  

Dalam Al-Qur’an, kata din mempunyai dua makna penting yaitu, agama dan pengadilan. 

Pertama, definisi agama didapatkan dari bahasa Persia era pertengahan. Kedua, makna 

pengadilan bersumber dari bahasa Ibrani. Di sisi lain, literatur Arab pra Islam juga turut 

menjelaskan tiga makna akar dari kata Din, pertama ialah adat istiadat atau kebiasaan kedua 

kebangkitan dan ketiga kepatuhan. Menurut Izutsu, perkembangan kata Dīn mengalami tiga 

makna, yakni, adat-istiadat/kebiasaan, kebangkitan dan kepatuhan. Makna pertama, tidak 

Izutsu bahas secara tuntas karena menurutnya tidak berhubungan dengan tema yang ia bahas 

dalam bukunya. Berbeda dengan makna kedua dan ketiga, semuanya masih berkaitan yaitu, 

makna kebangkitan dan kepatuhan. Sebagaimana di dalam satu syair jahiliyah yakni Dīn 

dimaknai adat istiadat atau kebiasaan (Toshihiko Izutsu, 1997).  

“Orang-orang di sekitarku semuanya tertidur pulas. Lalu, kedukaan datang lagi melanda 

diriku kebiasaan Dīn ku pun datang kembali kurasakan seakan-akan di antara tulang rusuk di 

Dadaku yakni di dalam dadaku terdapat sebuah tali kecapi yang Terentang yakni dadaku 

bersuara sedus dan seperti suara tali yang Terentang pada alat musik”.  

Sedangkan makna yang kedua adalah kebangkitan. Izutsu memberikan contoh syair pra 

Islam lagi, yang berbunyi:  

“Yakni kami bersabar menghadapi kesalahan mereka, tetapi ketika kesalahan mereka 

keterlaluan dan terang-terangan. Maka kami mengambil sikap bertahan. Kemudian, kami 

membangkitkan (Dīna, bentuk verbal yang berkaitan dengan Dīn). Mereka sebagaimana 

mereka kelak membangkitkan kami yakni mereka telah menyalahi kami (Toshihiko Izutsu, 

1997).  

Al-Qur’an juga menggunakan makna yang sama di dalam QS. As-Saffat: 53 

نَا وكَُنَّا تُـرَابࣰا وَعِظٰـَمًا أَءِنََّّ لَمَدِینُونَ    أَءِذَا مِتـۡ
“Apabila kita telah mati dan telah menjadi tanah dan tulang-belulang, apakah kita benar-

benar (akan dibangkitkan) untuk diberi pembalasan?"  

Menurut Izutsu, Dīn ini ialah kata-kata yang bisa disebut sebagai addad, yakni kata yang 

memiliki dua makna yang berlawanan dengan kata lain Dīn memiliki dua wajah yang 

berlawanan: satu positif dan satu negatif. Di satu sisi menundukkan dan menekan pemerintah 

dengan kekuatan dan di makna yang negatif ialah menyerah, patuh, dan tunduk. Maka dari itu, 



 

1326 
 

di beberapa kasus kata Dīn ditafsirkan dengan Qahr, yakni orang yang menggunakan 

kekuatan superheronya untuk menundukkan orang lain, ketika kita melihat sajak pra-Islam. Dīn 

dalam konteks wewenang itu ketika dipakai oleh Amr atau pemerintah dan Dīn dalam konteks 

kepatuhan dan penyerahan dipakai oleh manusia. Ketika kita melihat QS. An-Nahl ayat 52 

maka Dīn di sini memiliki makna ganda yang satu bermakna kemutlakan dari kekuasaan Allah 

SWT dan yang satu bermakna kepatuhan dari manusia.  

Definisi ketiga yaitu Konsep kepatuhan, hemat Izutsu, mungkin merupakan asal-usul 

makna agama yang dikaitkan dengan kata Dīn. Ayat-ayat tersebut yang terkait ialah: 

نۡ أَعۡبُدُ ٱللَََّّ ٱلَّذِی یَـتـَوَفَّىٰكُمۡۖۡ وَأمُِرۡتُ أَنۡ أَكُونَ مِنَ  قُلۡ یـَٰٰۤأیَّـُهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمۡ فِی شَكࣲّ مِّن دِینِی فَلََٰۤ أَعۡبُدُ ٱلَّذِینَ تَـعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللََِّّ وَلٰـَكِ 
 ٱلۡمُؤۡمِنِیَ 

“Katakanlah: "Hai manusia, jika kamu masih dalam keragu-raguan tentang agamaku, 

maka (ketahuilah) aku tidak menyembah yang kamu sembah selain Allah, tetapi aku 

menyembah Allah yang akan mematikan kamu dan aku telah diperintah supaya termasuk 

orang-orang yang beriman."  

QS. Az-Zumar: 11. 

ا لَّهُ ٱلدِّینَ  لِصا  قُلۡ إِنِّیٰۤ أمُِرۡتُ أَنۡ أَعۡبُدَ ٱللَََّّ مُُۡ
“Katakanlah, “Sesungguhnya aku diperintahkan agar menyembah Allah dengan penuh 

ketaatan kepada-Nya dalam (menjalankan) agama.” 

Dari kedua ayat tersebut, Izutsu meyakini ada hubungan batin yang mendalam antara 

kata dīn dan abada. Sebagaimana, din digandeng dengan kata abada dan dimaknai sebagai 

memurnikan ketaatan kepada Allah SWT dalam menjalankan agama. Terlebih lagi, din 

seringkali dikaitkan dengan kata islam dan dan islam itu awalnya bukan bermakna agama, 

tetapi wujud manusia sebagai hamba Allah yang menyerah (Toshihiko Izutsu, 1997). Din dalam 

pemahaman Izutsu berakar kepada makna kebangkitan dan kepatuhan. Makna kebangkitan 

mengarah kepada pihak yang memiliki kekuatan lebih, sehingga mampu menekan atau 

menundukkan pihak lain. Sementara makna kepatuhan mengarah kepada pihak yang lemah, 

tak berdaya, sehingga senantiasa mengalami ketergantungan sekaligus kepasrahan dari pihak. 

Dua makna yang dihasilkan oleh Izutsu, berdasarkan teori semantiknya, memperlihatkan 

perbedaannya dengan makna-makna yang dihasilkan oleh tokoh atau penafsir lainnya, 

khususnya yang telah dikemukakan terdahulu. Dengan kata lain, makna din yang dipahami 

saat ini sebagai agama, dalam analisis semantik Izutsu merupakan pengembangan dari makna 

kepatuhan dan kebangkitan. 

2. Kritik Terhadap Penafsiran Toshihiko Izutsu  

Dalam karya tesis Fathurrahman “Al-Qur’an dan Tafsirnya dalam Perspektif Toshihiko 

Izutsu” menyebutkan Khalid 'Abd al-Rahman al-Ak dalam Ushul al-Tafsir wa Qawa'iduhu 

menyatakan bahwa seorang penafsir Al-Qur'an harus memenuhi lima belas kriteria. Pertama, 

memahami hadis dengan baik. Kedua, mengetahui bahasa Arab. Ketiga, menguasai gramatika 

bahasa Arab (nahw). Keempat, menguasai sistem konjugasi bahasa Arab (tashrif). Kelima, 

menguasai etimologi bahasa Arab (istiqaq). Keenam, ketujuh, dan kedelapan, memiliki 

kemahiran dalam ilmu balaghah dan bagian-bagiannya seperti ma'ani, bayan, dan badi'. 

Kesembilan, menguasai ragam bacaan (qira'at) Al-Qur'an. Kesepuluh, mengerti ilmu tauhid. 

Kesebelas, mengetahui ushul al-Fiqh. Keduabelas, memahami sebab-sebab turunnya ayat Al-

Qur'an (asbab al-Nuzul). Ketigabelas, memahami kisah-kisah dalam Al-Qur'an. Keempatbelas, 



 

1327 
 

memahami nasikh dan mansukh. Terakhir, mengamalkan apa yang telah diketahui 

(Fathurahman, 2017). Sejalan dengan itu, 'Abd al-Hay al-Farmawi menekankan bahwa penafsir 

harus memiliki aqidah yang benar dan mengikuti sunah Nabi, serta memiliki tujuan untuk 

mendekatkan diri kepada Allah SWT. Dengan kata lain, penafsiran Al-Qur'an harus dilakukan 

oleh seorang Muslim dengan keahlian yang telah disebutkan di atas. 

Hingga saat ini, terdapat empat kritik utama terhadap gagasan semantik Al-Qur’an yang 

dikemukakan oleh Izutsu, yakni berkaitan dengan sifat, legitimasi, referensi, dan kegunaannya. 

Para sarjana yang telah mendalami kajian semantik Al-Qur’an mulai menemukan kelemahan 

dalam metodologi penelitian semantik yang diperkenalkan oleh Izutsu. Menurut mereka, 

semantik Al-Qur’an versi Izutsu terlalu menyederhanakan isi Al-Qur’an yang sebenarnya 

sangat kompleks. Ia mengabaikan referensi dari hadits dan kitab-kitab tafsir bi al-ma'tsur, yang 

mencakup perkataan para sahabat dan tabi'in. Selain itu, Izutsu terlalu bergantung pada model 

penelitian strukturalis khas Barat, mengabaikan model penelitian Islam yang telah lama 

digunakan dalam penafsiran Al-Qur’an. Hasil penelitian semantik Al-Qur’an yang didasarkan 

pada pendekatan Izutsu juga dianggap kurang berguna, karena informasi yang dihasilkan tidak 

mampu mengungkap murad Allah (kehendak Allah) yang harus dipahami oleh para peneliti Al-

Qur’an (Dadang Darmawan, 2020).  

Karya-karya Toshihiko Izutsu juga menimbulkan tanggapan dari Ismail Raji al-Faruqi 

(1962 M) dalam ulasannya terhadap buku The Structure of the Ethical Term in the Qur’an, yang 

dianggapnya banyak menyederhanakan kedalaman Al-Qur'an. Al-Faruqi bahkan meragukan 

kemampuan Toshihiko Izutsu dalam bahasa Arab untuk menerapkan pendekatan semantik 

terhadap Al-Qur'an, dan ia berpendapat bahwa semantik bukanlah pendekatan yang tepat 

dalam mempelajari etika (Ahmad Sahidah, 2018).  

Kritik selanjutnya datang dari Fazlur Rahman (1966 M) terhadap karyanya God and Man 

in the Qur’an, dalam review-nya Fazlur Rahman mengkritik struktur dasar dari weltanschauung 

(pandangan dunia) Al-Qur’an yang dicurigai sekedar menyesuaikan struktur dasar dengan apa 

yang sudah dia tentukan terkait konsep-konsep kunci Al-Qur’an (Ahmad Sahidah, 2018). 

Meskipun begitu, beberapa cendekiawan Muslim menghargai dan memberikan tanggapan 

positif terhadap gagasan semantik Toshihiko Izutsu. Ia diakui telah memberikan alternatif 

interpretasi terhadap sumber-sumber tradisional Islam yang tersebar dalam berbagai literatur 

dan pendapat-pendapat dari ulama serta intelektual Muslim modern dan kontemporer. 

Tanggapan yang positif datang dari Turki, Iran, dan Asia Tenggara.(Ahmad Sahidah, 2018). 

Ismail al-Bayrak (2012 M) mencatat bagaimana karya-karya Toshihiko Izutsu diterima di Turki. 

Begitu pula, Seyyed Hossein Nasr, seperti yang disebutkan sebelumnya, menganggap 

Toshihiko Izutsu sebagai salah satu sarjana terkemuka dalam pemikiran Islam yang memiliki 

keahlian dalam perbandingan filsafat. Dia juga menekankan bahwa dalam melakukan 

perbandingan filsafat, Toshihiko Izutsu telah menciptakan titik pertemuan penting antara arus 

intelektual Islam dan Timur jauh dalam konteks kesarjanaan modern. Meskipun terjadi polemik 

mengenai otoritas Toshihiko Izutsu dalam menafsirkan Al-Qur'an, melalui pendekatan dan 

metode semantik ini, telah membuka peluang baru dalam studi Al-Qur'an, memperluas 

cakrawala dan wawasan.  

Di Indonesia gagasan Izutsu tersebar luas dan diterima baik oleh para peneliti Al-Qur’an di 

Indonesia segera setelah buku-buku Izutsu diterjemahkan pada dekade 1990-an. Semantik Al-

Qur’an mulai diajarkan sebagai mata kuliah pada program sarjana dan pasca sarjana di 



 

1328 
 

berbagai universitas Islam terkemuka. Para sarjana Al-Qur’an di Indonesia juga umumnya 

mengikuti begitu cara-cara yang ditempuh oleh Izutsu dalam studi Al-Qur’an. 

 

Kesimpulan 

Toshihiko Izutsu mengungkapkan pendekatan uniknya dalam penafsiran Al-Qur’an melalui 

metode semantik. Metodologi ini tidak hanya berfokus pada makna kata leksikal kata tetapi juga 

melihat relasi kontekstual dalam sejarah dan budaya. Izutsu memperkenalkan konsep tafsir integratif 

yang menyatukan enam konteks penting: kebahasaan, internal ayat, pewahyuan, sosio kultural, 

kontemporer dan saintifik. Makna “din” dalam Al-Qur’an, menurut Izutsu bukanlah sekadar agama, 

tetapi mencakup “kepatuhan” dan kehambaan”, serta memiliki dualitas makna yang kompleks seperti 

kebangkitan dan kepatuhan. Analisisnya menggunakan perspektif diakronik dan sinkronik untuk 

melacak evolusi makna, baik di zaman pra-Islam, era Al-Qur’an, hingga pasca-wahyu. 

Meski diakui memperkaya studi Islam, kritik terhadap Izutsu muncul dari beberapa kalangan. 

Metode semantiknya dianggap terlalu bergantung pada pendekatan strukturalis Barat dan kurang 

mempertimbangkan referensi tradisional seperti hadits. Namun, gagasan Izutsu tetap berkontribusi 

besar pada tafsir modern dan memperluas perspektif tafsir kontemporer di berbagai belahan dunia, 

termasuk Indonesia. Pendekatan semantik Izutsu menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya relevan 

secara religius tetapi juga menawarkan sistem nilai universal yang terus kontekstual dengan zaman. 

 

  



 

1329 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Agus Fahri Husein, A.E. Priyono, Misbah Zulfa Elizabeth, & Supriyanto Abdullah. (1993). Konsep-

Konsep Etika Religius Dalam Al-Qur’an Toshihiko Izutsu. Tiara Wacana Yogya. 

Ahmad Sahidah. (2018). God, Man and Nature. IRCisoD. 

Ahmad Sahidah Rahem. (2014). Tuhan, manusia dan Alam dalam Al-Qur’an; Pandangan Toshihiko 

Izutsu. Universiti Sains Malaysia Press. 

Ali Mudhofir. (2001). Kamus Istilah Filsafat dan Ilmu. Gadjah Mada University Press. 

Andi Rosa. (2015). Tafsir Kontemporer Metode dan Orientasi Modern dari Para Ahli dalam Menafsirkan 

ayat Al-Qur’an. DepdikbudBanten Press Jl. Syekh Nawawi al-Bantani 42118 Telp/fax. (0254) 

200019, 201700. 

Andi Rosa, & Muhamad Shoheh. (2023). Budaya Literasi Sosiologi Teks Agama Kontemporer: Studi 

Terhadap Tafsir Al-Qur’an Tematik Bidang Sosiologi di Indonesia. ICoLIS 2023: International 

Conference on Social, Literacy, Art, History, Library and Information Science, 19. 

Andi Rosa, & Muhamad Shoheh. (2024). Literacy Culture About Sociology of Contemporary Religious 

Texts: A Study of Interpretation of The Quran in Indonesia. ICoLIS: The First Annual 

International Conference on Social, Literacy, Art, History, Library and Information Science, 

422–436. https://doi.org/10.18502/kss.v9i12.15870 

Buya Hamka. (1986). Tafsir Al-Azhar. Panjimas. 

Dadang Darmawan. (2020). Desain Analisis Semantik Al-Qur’an Model Ensiklopedik: Kritik Atas Model 

Semantik Toshihiko Izutsu. Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, Vol 4(2), 186. 

Djajasudarma, & T. Fatimah. (1999). Semantik 1: Pengantar ke Arah Ilmu Malaka. PT. Refika Aditama. 

Fathurahman. (2017). Al-Qur’an dan Tafsirnya dalam Perspektif Toshihiko Izutsu [Tesis]. Universitas 

Islam Negeri Syarif Hidayatullah. 

Ibnu Katsir. (2004). Tafsir Ibnu Katsir. Pustaka Imam Asy-Syafi’i. 

J.D. Parera. (2004). Teori Semantik. Erlangga. 

M. Pateda. (2001). Semantik Leksikal. PT. Rineka Cipta. 

M. Quraish Shihab. (1992). Membumikan Al-Qur’an. Mizan. 

M. Quraish Shihab. (2011). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. Lentera Hati. 

Machasin. (1997). Relasi Tuhan dan Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-Qur’an Toshihiko 

Izutsu. Tiara Wacana Yogya. 

Makoto Sawai. (2022). From Mysticism to Philosophy: Toshihiko Izutsu and Sufism Tasawuftan 

Felsefeye: Toshihiko Izutsu ve Tasawuf. JIIS: Journal of The Institute for Sufi Studies, Vol 1(2), 

112–121. https://doi.org/10.32739/ustad.2022.2.31 

Mansoer Pertada. (2010). Semantik Leksikal. Rineka Cipta. 

Mhd. Hidayatullah. (2020). Konsep Azab Dalam Al-Qur’an (Kajian Semantik Toshihiko Izutsu) [Skripsi]. 

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah. 

Nashruddin Baidan. (2005). Metodologi Penafsiran Al-Qur’an. Pustaka Pelajar. 

Tim Penulis Rosda. (1995). Kamus Filsafat. PT. Remaja Rosdakarya. 

Toshihiko Izutsu. (1997). Relasi Tuhan dan Manusia: Pendekatan Semantik Terhadap Al-Qur’an. Tiara 

Wacana. 

Unun Nasihah. (2013). Kajian Semantik Kata Libas Dalam Al-Qur’an [Skripsi]. Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga. 

Wahbah Al-Zuhaili. (2013). At-Tafsir Al-Munir: Fi Al-Aqidah wa As-Syariah wa Al-Manhaj Terj. Abdul 

Hayy al-Kattani. Kalibata Utara. 



 

1330 
 

Yayan Rahtikawati, & Dadan Rusmana. (2013). Metodologi Tafsir Al-Qur’an: Struturalisme, Semantik, 

Semiotik, dan Hermeneutik. CV. Pustaka Setia. 

 

 

 

 


