HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 2 No. 6 Desember 2024, hal. 1315-1330 e-ISSN: 2988-6287

PENDEKATAN SEMANTIK TOSHIHIKO IZUTSU: KONSEPSI AGAMA (DIN)
SEBAGAI KEPATUHAN

Arya Chandra Argadinata’, Hudaeva? Andi Rosa3
Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten
e-mail: aryachandraargadinata2610@gmail.com, hudaeva644@gmail.com,
andirosa2025@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini menganalisis pendekatan semantik Toshihiko lzutsu dalam memahami konsep “din”
(agama) dalam Al-Quran. Dengan metode linguistik yang terintegrasi, Izutsu menyoroti makna kata
melalui perspektif sinkronik dan diakronik, serta memanfaatkan teori modern dan tradisional. la
mengungkap bahwa “din” dalam Al-Quran memiliki dua nilai semantik utama, yaitu kepatuhan (ta‘ah)
dan kehambaan (‘ubudiyah), serta menunjukkan relevansi transformasi maknanya dalam konteks
sosial dan kultural. Penelitian ini juga membandingkan pandangan Izutsu dengan para tokoh lainnya
seperti Buya Hamka, Quraish Shihab, dan al-Attas untuk mengeksplorasi variasi pemaknaan terhadap
term “din”. Meski mendapat kritik, pendekatan semantik Izutsu tetap diakui memberikan kontribusi
signifikan dalam membuka wawasan baru studi Al-Quran, termasuk dalam bidang etika dan filsafat
Islam. Studi ini berupaya menggambarkan keunikan metode interpretatif Izutsu sebagai tafsir integratif
yang menggabungkan berbagai konteks makna Al-Qur'an dalam kerangka modern.

Kata Kunci: Toshihiko Izutsu, Pendekatan Semantik, Din, Al-Qur'an.

Abstract

This study analyzes Toshihiko lzutsu's semantic approach in understanding the concept of "din
(religion) in the Quran. With an integrated linguistic method, Izutsu highlights the meaning of words
through synchronous and diachronic perspectives, and makes use of modern and traditional theories.
He revealed that "din" in the Quran has two main semantic values, namely obedience (ta'ah) and
servitude (‘ubudiyah), and shows the relevance of transforming its meaning in social and cultural
contexts. This study also compares lzutsu's views with other figures such as Buya Hamka, Quraish
Shihab, and al-Attas to explore the variation in the meaning of the term "din". Despite the criticism,
lzutsu's semantic approach is still recognized as making a significant contribution in opening up new
insights into the study of the Qur'an, including in the fields of Islamic ethics and philosophy. This study
seeks to describe the uniqueness of Izutsu's interpretive method as an integrative interpretation that
combines various contexts of the meaning of the Qur'an in a modern framework.

Keywords: Toshihiko Izutsu, Semantic Approach, Din, Al-Quran.

A. Pendahuluan
1. Definisi Semantik
Istilah semantik berasal dari bahasa Inggris semantics, yang dalam bahasa Yunani
disebut sema (nomina), dengan arti “tanda”, atau dari verba samaino, “menandai”, “berarti”
(Tim Penulis Rosda, 1995). Para pakar menggunakan beberapa istilah tersebut untuk
mendefinisikan salah satu bagian bahasa yang mempelajari tentang makna (Djajasudarma &
T. Fatimah, 1999).
M. Breal dari Prancis telah mengidentifikasi semantik sebagai cabang khusus dalam
linguistik yang berfokus pada kajian mendalam tentang makna bahasa (J.D. Parera, 2004).
Dengan kata lain, semantik adalah investigasi iimiah terhadap arti yang terkandung dalam

1315


mailto:aryachandraargadinata2610@gmail.com
mailto:hudaeva644@gmail.com

setiap unit bahasa, mulai dari kata hingga kalimat kompleks. Sebagai sebuah disiplin ilmu,
semantik tidak hanya meneliti makna statik, tetapi juga dinamika perubahan makna yang
dipengaruhi oleh faktor sosial, budaya, dan kognitif. Melalui analisis terhadap berbagai
lambang bahasa, semantik berusaha mengungkap bagaimana manusia diciptakan,
memahami, dan memanipulasi makna untuk berkomunikasi dan berinteraksi (Ali Mudhofir,
2001).

Semantik dalam perspektif linguistik, merupakan kajian mendalam terhadap struktur
makna yang mendasari sistem bahasa. Dengan kata lain, semantik adalah ilmu yang menggali
makna di balik kata, frasa, dan kalimat, serta bagaimana makna tersebut saling berhubungan
dan membentuk suatu sistem yang koheren (Unun Nasihah, 2013). Para ahli bahasa
berpandangan bahwa makna dalam bahasa bukanlah entitas statis, melainkan konstruksi
dinamis yang dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan kognitif penutur (Mansoer Pertada,
2010). Oleh karena itu, semantik tidak hanya menganalisis makna leksikal (kamus), tetapi juga
makna kontekstual yang muncul dalam interaksi komunikasi.

Toshihiko lzutsu dalam karyanya, “Relasi Tuhan dan Manusia: Pendekatan Semantik
terhadap Al-Qur'an”, menyoroti kompleksitas semantik yang seringkali membingungkan bagi
mereka yang tidak memiliki latar belakang linguistik. Semantik secara etimologis, merujuk pada
kajian menyeluruh tentang makna. Namun, cakupan kajian semantik begitu luas sehingga
hampir semua aspek kehidupan yang melibatkan makna dapat menjadi objek studinya.
Dengan kata lain, semantik telah berkembang menjadi sebuah disiplin iimu yang sangat
kompleks dan multifaset (Toshihiko |zutsu, 1997).

Dengan menelusuri evolusi semantik istilah-istilah kunci Al-Quran dalam konteks
perkembangan Islam pasca wahyu, kita dapat mengungkap keunikan dan kedalaman makna
yang terkandung di dalamnya. Pendekatan komparatif ini memungkinkan kita untuk melihat
bagaimana makna kata-kata Al-Qur'an berevolusi dan tetap relevan sepanjang sejarah. Lebih
lanjut, dengan menganalisis secara mendalam potensi dan keterbatasan semantik historis, kita
dapat mengidentifikasi kelebihan dan kekurangan metode ini serta prinsip-prinsip dasar
semantik statis. Pemahaman yang konstruktif memungkinkan kira untuk mengintegrasikan
kedua perspektif tersebut secara sinergis dalam upaya mengungkap struktur makna Al-Qur'an
secara lebih mendalam (Machasin, 1997).

Untuk memahami kosakata secara mendalam, kita perlu mengadopsi dua perspektif
metodologis yang saling melengkapi namun berbeda secara fundamental. Dalam pandangan
linguistik modern, kedua perspektif ini dikenal sebagai pendekatan diakronik dan sinkronik.
Pendekatan diakronik, yang secara etimologi mengacu pada waktu, memandang kosakata
sebagai entitas dinamis yang terus berevolusi seiring berjalannya waktu. Setiap kata dalam
kosakata memiliki sejarah unik dan mengalami perubahan-perubahan yang dipengaruhi oleh
berbagai faktor linguistik dan ekstra linguistik (Machasin, 1997).

. Sejarah Perkembangan Semantik

Kajian semantik, meski baru populer pada akhir abad ke-19, sebenarnya telah memiliki
akar sejarah yang panjang. Istilah “semantic philosophy” telah muncul sejak abad ke-17,
menunjukkan adanya kesadaran akan pentingnya makna dalam bahasa. Pada abad ke-19, ahli
klasik Reisig telah mengusulkan sebuah kerangka kerja linguistik yang mencakup tiga
komponen utama, salah satunya adalah “semasiologi” atau ilmu tentang makna. Dengan
demikian, konsep semantik dalam bentuk yang lebih primitif telah ada jauh sebelum istilah

1316



‘semantik” itu sendiri dipopulerkan. Berdasarkan pemikiran Reisig, perkembangan semantik
dapat dibagi menjadi tiga fase utama, masing-masing dengan karakteristik dan fokus kajian
yang berbeda (Djajasudarma & T. Fatimah, 1999).

Fase awal perkembangan semantik, dijuluki “Periode Bawah Tanah”, dicirikan oleh
eksplorasi awal terhadap konsep makna. Kontribusi Reisig pada periode ini sangat krusial
dalam meletakkan fondasi bagi kajian semantik modern (M. Pateda, 2001).

Fase kedua dengan terbitnya “Essai de Semantique” karya Breal pada tahun 1883, kajian
semantik mengalami pergeseran paradigma. Breal mengusulkan pendekatan historis yang
menempatkan historis yang menempatkan perubahan makna dalam konteks yang lebih luas,
melibatkan faktor-faktor di luar bahasa itu sendiri. Semantik, yang sebelumnya dianggap
sebagai bagian dari studi bahasa yang lebih umum, kini diakui sebagai disiplin ilmu yang berdiri
sendiri.

Fase ketiga dalam sejarah semantik menandai pergeseran menuju kajian semantik yang
lebih empiris dan spesifik. Gustaf Stern, dengan karyanya yang monumental, “Meaning and
Change of Meaning yang fokus pada perubahan makna dalam bahasa Inggris, menjadi
tonggak penting dalam perkembangan ini, Dengan pendekatannya yang berbasis data, Stern
memberikan kontribusi signifikan dalam memformulasikan metode-metode penelitian semantik
yang lebih sistematis.

Biografi Toshihiko lzutsu

Dilahirkan dalam keluarga yang menjunjung tinggi tradisi Zen, Toshihiko lzutsu sejak usia
dini telah terlatih dalam disiplin meditasi dan kontemplasi. Pengalaman spiritual ini tidak hanya
membentuk karakternya, tetapi juga menjadi sumber inspirasi bagi pemikiran filsafatnya yang
mendalam dan komprehensif. |zutsu, yang lahir di Tokyo pada Mei 1914, kemudian dikenal
sebagai salah satu tokoh penting dalam studi agama dan filsafat (Ahmad Sahidah Rahem,
2014).

Sejak dini, Toshihiko lzutsu telah dididik dalam tradisi filsafat Timur yang menekankan
konsep kekosongan atau ketiadaan. Ayahnya seorang guru Zen, memperkenalkan Izutsu pada
praktik meditasi yang mendalam melalui sebuah metode unik. Dengan menuliskan kata,
‘kokoro” (hati/pikiran) pada selembar kertas, sang ayah mengajak putranya untuk
merenungkan makna di balik simbol tersebut. Latihan ini bukan sekadar menghafal kata,
melainkan sebuah undangan untuk menggali makna yang tersembunyi di balik simbol, dan
akhirnya melampaui simbol itu sendiri. Melalui metode ini, lzutsu diajarkan untuk memahami
bahwa pengetahuan sejati bukanlah sekadar konsep yang ditangkap oleh pikiran, melainkan
pengalaman langsung yang melampaui kata-kata dan konsep. Ajaran ayahnya ini telah
menanamkan dalam diri lzutsu sebuah keyakinan bahwa pemahaman mendalam terhadap
ajaran Zen tidak dapat dicapai melalui analisis intelektual semesta, melainkan melalui
pengalaman langsung dan kontemplasi yang terus-menerus (Makoto Sawai, 2022).

Perjalanan intelektual Toshihiko Izutsu mengalami titik balik yang signifikan ketika ia mulai
mendalami mistisisme Barat. Perkenalannya dengan pemikiran para filsuf Yunani seperti
Socrates, Aristoteles, dan Plotinus memicu sebuah pergeseran paradigma dalam
pemahamannya tentang spiritualitas. Jika sebelumnya ia terpaku pada tradisi Timur,
khususnya Zen, pertemuannya dengan filsafat Barat ini justru membuka cakrawala baru dan
menantang asumsinya yang telah mapan.

1317



lzutsu tidak hanya terpesona oleh kedalaman mistisisme Yunani, melainkan juga
melihatnya sebagai sebuah jembatan menuju pemahaman yang lebih luas tentang berbagai
tradisi filsafat dunia. Penemuan ini telah mendorongnya untuk melakukan studi komparatif yang
mendalam terhadap filsafat Islam, Yahudi, India, Cina, dan berbagai aliran Buddhisme
(Fathurahman, 2017).

Universitas Keio tidak hanya menjadi saksi bisu atas perjalanan intelektual Toshihiko
lzutsu, tetapi juga menjadi wadah bagi pengembangan pemikirannya yang cemerlang. Sebagai
seorang pengajar dan peneliti yang produktif, Izutsu telah memberikan kontribusi yang sangat
berharga bagi dunia akademik. Karir akademiknya yang gemilang di Universitas Keio menjadi
bukti nyata atas dedikasi dan kecerdasannya.

Perjalanan akademik Toshihiko Izutsu tidak berhenti di Universitas Keio. Atas undangan
Wilfred Cantwell Smith, ia kemudian merambah kancah akademik internasional dengan
menjadi profesor tamu di Universitas McGill, Kanada. Pengalaman mengajar di luar negeri ini
kemudian berlanjut dengan posisinya sebagai pengajar di Imperial Iranian Academy of
Philosophy di bawah bimbingan Seyyed Hossein Nasr. Meskipun demkian, ikatannya dengan
Universitas Keio tetap terjaga hingga akhir hayatnya, di mana ia menyandang gelar profesor
emeritus.

Jaringan akademik Toshihiko lzutsu begitu luas, membentang dari Jepang hingga Eropa
dan Timur Tengah. Keanggotaannya dalam lembaga-lembaga bergengsi seperti Nihon
Gakushiin, Institut International de Philosophy, dan Academy of Arabic Language menjadi buki
pengakuan internasional atas kontribusinya dalam dunia akademik. Selain itu, undangan
sebagai tamu Rockefeller dan Eranos Lecturer semakin mengukuhkan posisinya sebagai salah
satu intelektial terkemuka pada masanya.

Untuk benar-benar memahami kedalaman dan kompleksitas penelitian Toshihiko lzutsu,
kita perlu melakukan kajian yang mengintegrasikan analisis terhadap karya-karyanya dengan
pemahaman yang mendalam tentang konteks historis dan intelektual di mana ia hidup dan
berkarya. Dengan kata lain, kita perlu menempatkan pemikiran Izutsu dalam kerangka yang
lebih luas, sehingga kita dapat melihat bagaimana pemikirannya dipengaruhi oleh zamannya,
oleh para pendahulunya, dan oleh berbagai intelektual yang ia pelajari.

Karya-Karya Toshihiko lzutsu

Toshihiko Izutsu, seorang filsuf dan orientalis terkemuka telah meninggalkan warisan yang
kaya dalam bentuk karya-karyanya yang menbahas berbagai aspek Al-Quran dan ajaran
Islam. Melalui pendekatan interdisipliner yang unik, lzutsu telah memberikan kontribusi yang
sangat berharga bagi pengembangan studi Islam modern diantaranya (Andi Rosa & Muhamad
Shoheh, 2023):

1) God and man in the Qur'an: semantics of the Quranic weltanschauung.

2) The structure of the ethical terms in the Quran.

3) Ethico-religius concepts in the Quran (edisi revisi atas karya: The structure of the ethical
terms in the Qur'an).
The concept of belief in Islamic theology.
A comparative study of the key philosophical concepts in Sufism and Taoism (2 volume).
Islamic culture.
The concept and reality of existence.

History of Islamic thought.

oD O B~
—_— ~— ~— ~— ~—

oo

1318



9) Mictical philosophy (2 volume).
10) Consiousness and essence.
11) Cosmos and anti-cosmos.

5. Rumusan Masalah

1.

1) Bagaimana metodologi Toshihiko Izutsu dalam menafsirkan Al-Qur'an?
2) Bagaimana penafsiran Toshihiko Izutsu terhadap konsepsi agama (din) sebagai
kepatuhan?

Metodologi Analisis Tafsir
Menurut tulisan Andi Rosa, pendekatan yang akan digunakan untuk menemukan solusi
dari rumusan masalah tersebut adalah dengan menggunakan dua metode: pertama, dengan
mengkaji isi dari sebuah karya tafsir berdasarkan lima variabel tafsir (manhaj al-tafsir, al-
thariqah, al-ittijah, al-lawn, dan mazhab). Strategi pertama ini biasa dikenal dengan istilah
analisis isi. Cara kedua adalah menggunakan teknik perbandingan (komparatif) (Andi Rosa &
Muhamad Shoheh, 2023).
Metodologi Analisis Isi Berdasarkan Makna Variabel Tafsir
Pada artikel Andi Rosa, metode variabel terbagi menjadi 5 kategori, yaitu (Andi Rosa,
2015):
a. Manhaj al-tafsir
Manhaj tafsir adalah proses atau prosedur sistematis untuk memahami ayat-ayat
yang telah ditunjukkan oleh pengembang metode tafsir. Dengan kata lain, bagaimana
seorang mufasir menerapkan pengetahuan dan konteks sesuai dengan prosedur yang
telah diterapkan oleh para ahli tafsir. Singkatnya, manhaj tafsir adalah ilmu yang
digunakan oleh mufasir ketika membahas sebuah ayat atau topik. Terdapat tujuh manhaj
tafsir yaitu ijmali, tahlili, mugaran, maudhu'’i, semantik, hermeneutik dan integratif.
b. At-tharigah
Tharigah adalah sebuah metode, metodologi, atau pendekatan sistematis dalam
penafsiran. Dengan kata lain, tharigah adalah sub tema dari iimu yang digunakan oleh
mufasir dalam untuk memahami penafsiran.
c. Al-ittijah (Orientasi)
Al-lttijah adalah orientasi yaitu mengidentifikasi arah atau tujuan penafsiran.
Dengan kata lain, al-Ittijah adalah ilmu yang terkait dengan teologi yang sudah ada.
d. Al-lawn (corak)
Al-Lawn adalah ilmu yang dominan dalam penafsiran. Dengan kata lain, iimu mana
yang lebih mendominasi penafsiran mufasir.
e. Mazhab
Mazhab adalah gagasan atau ijtihad para ulama, yang disebarluaskan ke pemikir
mereka. Tentang hukum Islam yang diambil dari Al-Qur'an dan hadis.

2. Metode Komparatif

Menurut Quraish Shihab, seperti yang dijelaskan dalam artikel Andi Rosa, teknik
komparatif adalah “Bandingkan ayat-ayat Al-Quran yang membahas permasalahan atau
situasi yang berbeda, mempunyai editorial yang sebanding atau serupa, dan memiliki editorial
yang berbeda namun diduga berkaitan dengan isu atau kasus yang sama. Topik pembahasan
metode komparatif antara lain: “membandingkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan hadis Nabi SAW

1319



yang berkenaan atau bertentangan, serta membandingkan pendapat para ahli tafsir mengenai
penafsiran suatu ayat Al-Quran” (Andi Rosa & Muhamad Shoheh, 2024). Menurut Nasruddin
Baidan, ketika membahas perbedaan-perbedaan tersebut, maka penafsir harus mengkaiji
beberapa faktor yang menyebabkan terjadinya perbedaan tersebut, antara lain konteks setiap
ayat, keadaan dan keadaan masyarakat pada saat ayat tersebut diturunkan, latar belakang
turunnya berbagai ayat, serta korelasi antar ayat yang berlainan diungkap oleh masing-masing
mufasir (Nashruddin Baidan, 2005). Menurut Ali lyazi, Para ahli penafsiran Al-Quran
menggunakan metode perbandingan (al-manhaj al-muwazan; al-mugaran), ysng berupaya
untuk: Pertama, mengungkap realitas dengan menghadirkan berbagai pandangan atau
argumen. Kedua, mengidentifikasi para mufasir yang terpengaruh oleh beragam mazhab, serta
mereka yang mengungkap kebenaran melalui penyajian beragam gagasan atau argumen.
Mufasir adalah mereka yang memberikan informasi tentang berbagai ideologi atau aliran
pemikiran. Ringkasnya, tafsir komparatif (al-tafsir almugaran) adalah menganalisis ayat Al-
Quran dengan membandingkan beberapa karya tafsir pada ayat tertentu atau tema tertentu,
baik aspek kandungan makna yang berbeda atau aspek lain menyebabkan terjadi penafsiran
yang berbeda. Misalnya, dalam aspek kemirifan antar ayat, perbedaan antar mazhab fikih, atau
sesama bidang keilmuan dan konsep agama lainnya secara tasawuf, teologi, gerakan
keagamaan  (religious  movement), dokirin  peradaban (al-tsagafat) termasuk
memperbandingkan karya tafsir berdasarkan corak (al-lawn), pendekatan (al-ittijah) dan
metode tafsir (al-manhaj) yang digunakan (M. Quraish Shihab, 1992).

. Hasil Temuan

Metodologi Penafsiran Toshihiko lzutsu
Manhaj

Setelah melakukan kajian empirik terhadap buku yang berjudul “Relasi Tuhan dan
Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-Qur'an karya Toshihiko Izutsu ditemukan manhaj
atau ilmu apa saja yang digunakan dalam mendeskripsikan tema din diantaranya (Machasin,
1997):
1) Menggunakan limu Linguistik

Setelah melakukan analisis ditemukan bahwa lzutsu menggunakan ilmu linguistik
dari berbagai bahasa diantaranya bahasa Indonesia, latin, Arab, lbrani dan Persia.

2) Menggunakan limu Modern (menggunakan berbagai teori yang sudah ada)

Setelah melakukan analisis ditemukan bahwa Izutsu menggunakan berbagai teori
yang sudah ada atau ilmu modern dalam mendeskripsikan kata din, entah teori yang
termaktub dalam Al-Quran, syair-syair jahiliyah dan pendapat para pakar ilmuwan
ataupun penyair seperti Dr. Wilfred Cantwell Smith dan Amr bin Kulthum.

3) Menggunakan limu Tauhid

Setelah melakukan analisis ditemukan bahwa Izutsu menggunakan ilmu tauhid
nampak dari ia mendeskripsikan kebanyakan lebih mengarah kepada ketauhidan salah
satu contohnya lzutsu mendeskripsikan kata din dengan hari kebangkitan.

4) Menggunakan limu Internal Ayat

Setelah melakukan analisis disimpulkan bahwa Izutsu menggunakan salah satu dari
ilmu internal ayat (munasabah) kategori asalnya ada dua belas lalu di ringkas menjadi tiga
cabang ilmu munasabah yakni karena ketika mendeskripsikan kata din dikaitkan dengan
konteks yang di bahas (munasabah berdasarkan konteks).

1320



5) Menggunakan Pendapat pendapat sendiri
Setelah melakukan analisis disimpulkan bahwa lzutsu menggunakan pendapat
sendiri dalam mendeskripsikan kata din diawali dengan pendapat ia sendiri kemudian
dikaitkan dengan teori-teori yang lain sebagai penguatnya.
Jadi kesimpulannya, Jika dikaitkan dengan 6 konteks tafsir kontekstual pada lzutsu dalam

mendeskripsikan kata din ini menggunakan manhaj kebahasaan, internal ayat, konteks
pewahyuan, konteks sosio kultural, konteks kontemporer (kekinian) dan saintifik (bersifat ilmiah
yang didasarkan ilmu sains modern). Ringkasnya, bahwa penafsiran ini tergolong tafsir integratif
yakni penafsiran yang berdasarkan 6 kontek pada tafsir kontekstual. Kemudian lebih memilih
kepada konteks Ijmali (ringkas) dalam konteks tafsir integratif.

b. Tharigah

Setelah melakukan kajian empirik terhadap buku yang berjudul “Relasi Tuhan dan
Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-Quran karya Toshihiko lzutsu ditemukan
tharigah atau sub ilmu yang digunakan dalam mendeskripsikan tema din diantaranya
(Machasin, 1997):

1) Menggunakan llmu Balaghah, lzutsu dalam mendeskripsikan kata din nampak
menggunakan balaghah (kata perumpaan yang asalnya dari puisi atau syair).

2) Menggunakan limu Kamus, lzutsu dalam mendeskripsikan kata din menggunakan ilmu
kamus yang berfungsi untuk mengartikan atau menerjemahkan beragam kosakata yang
sulit agar dapat dipahami oleh pribadi dan pembaca.

3) Menggunakan limu Semantik, Izutsu dalam mendeskripsikan kata din menggunakan ilmu
semantik. Dalam ilmu semantik terdapat beberapa langkah yaitu, memahami kata kunci,
memahami makna dasar dan makna relasional, melihat aspek sinkronik dan diakronik
dan weltanschauung mengenai kata din tersebut.

4) Menggunakan llmu Munasabah berdasarkan konteks yang dibahas. Sebagaimana
diketahui iimu munasabah terdapat tiga kategori yakni; munasabah berdasarkan lafadz,
munasabah berdasarkan makna dan tema, dan munasabah berdasarkan konteks yang di
bahas. Nah, Izutsu menggunakan munasabah berdasarkan konteks yang berlandaskan
filsafat ilmu dapat dilihat karena dari ia mendeskripsikan kata din dikaitkan beberapa
konteks yang serupa.

Lawn
Setelah melakukan kajian empirik terhadap buku yang berjudul “Relasi Tuhan dan

Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-Quran karya Toshihiko Izutsu ditemukan lawn

atau ilmu yang lebih banyak digunakan atau dominan dalam mendeskripsikan tema din

diantaranya yaitu iimu linguistik bahasa diantaranya ilmu balaghah, iimu kamus, dan juga ilmu

semantik dalam menelusuri makna dari kata din (Machasin, 1997).

. Ittijah
Setelah melakukan kajian empirik terhadap buku yang berjudul “Relasi Tuhan dan

Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-Quran karya Toshihiko Izutsu disimpulkan

bahwa lzutsu lebih mengarah kepada ketauhidan yakni ketika mendeskripsikan kata din, ia

menjelaskan tanda-tanda kebesaran dan keagungan Allah berdasarkan ayat Al-Qur'an yang

dicantumkan (Machasin, 1997).

e. Mazhab dan Perbandingan

1321



Setelah melakukan kajian empirik terhadap buku yang berjudul “Relasi Tuhan dan
Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-Qur'an” karya Toshihiko Izutsu disimpulkan bahwa
lzutsu tidak terbelenggu oleh empat mazhab fikih yang biasanya mengkaji hukum-hukum
syariah. Perkara ini lebih konsen terhadap analisis semantik dan filsafat bahasa Izutsu, bukan
hukum Islam (fikih). Namun, jika memandang dari segi manhaj pemikiran yang digunakan
Izutsu dalam mendeskripsikan kata din (agama), pendekatan yang digunakan dapat dikaitkan
terhadap mazhab pemikiran hermeneutika dan semantik kontekstual (Machasin, 1997)

Sedangkan Izutsu dalam karya lain yakni “Konsep-Konsep Etika Religius dalam Al-Qur'an”
tetap menganut mazhab yang serupa yakni hermenutika dan semantik kontekstual Qur'ani.
Kendati demikian, pendekatan yang berfokus pada analisis makna kata kunci dalam Al-Qur'an
dengan memandang relasi antar kata, konteks historis, dan transformasi makna. Fokus pada
etika dan moralitas membuat pendekatan ini lebih dekat terhadap filsafat bahasa dan etika
Qurani, yang menyoroti sistem nilai universal Al-Qur'an dalam bentuk perilaku manusia (Agus
Fahri Husein dkk., 1993).

Ringkasnya, perbandingan antara kedua karya lzutsu tersebut hampir serupa yang
membedakan hanyalah topik utama yang akan dibahas. Jika dalam buku “Relasi Tuhan dan
Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-Qur'an” topik utama Izutsu adalah mengenai din
(agama), sedangkan dalam karya lain yakni “Konsep-Konsep Etika Religius dalam Al-Qur'an”
ia lebih konsen membahas mengenai etika dan moralitas. Pendekatan yang lzutsu gunakan
pada kedua karyanya tetap serupa yakni menggunakan semantik yang membedakan
sepertinya hanyalah arah tujuannya. Semisalnya, dalam buku “Relasi Tuhan dan Manusia:
Pendekatan Semantik terhadap Al-Quran”, lzustu lebih mengarah kepada ketauhidan
sedangkan dalam karya lain yakni “Konsep-Konsep Etika Religius dalam Al-Quran”, lzutsu
lebih mengarah terhadap filsafat dan etika Qur'ani.

Substansi Penafsiran
Gambaran Umum Penafsiran Toshihiko lzutsu
Semantik Al-Qur'an

Al-Qur'an, sebagai teks suci yang multidimensi, menawarkan ruang interpretasi yang luas.
Berbagai disiplin ilmu, mulai dari teologi hingga iimu sosial, telah memberikan kontribusi dalam
mengungkap makna tersembunyi di balik ayat-ayatnya (Toshihiko Izutsu, 1997). Pluralitas
interpretasi ini bukan sekadar perbedaan pendapat, melainkan cerminan dari kedalaman dan
kompleksitas pesan ilahi yang mampu beresonansi dengan berbagai konteks manusia.

Bahasa Arab, sebagai wahana penyampaian wahyu Al-Quran, menyimpan kekayaan
makna yang tak terhingga. Melalui lensa semantik, kita dapat menggali lapisan-lapisan makna
yang tersembunyi di balik setiap kata dan kalimat. lzutsu, dengan ketajaman analisisnya, telah
membuka cakrawala baru dalam memahami dimensi linguistik Al-Quran (Toshihiko Izutsu,
1997).

Semantik lzutsu, melampaui pemahaman konvensional tentang makna kata. Baginya,
setiap kata adalah sebuah mikrokosmos yang merefleksikan sejarah, budaya, dan nilai-nilai
suatu masyarakat. Dengan demikian, analisis semantik tidak hanya terbatas pada makna
leksikal, tetapi juga mencakup konteks sosial dan kultural di mana kata tersebut digunakan
(Ahmad Sahidah, 2018). Jika kita ingin memahami bagaimana Al-Quran memandang alam
semesta dan segala isinya, semantik menjadi alat yang tak tergantikan. Dengan
membandingkan penggunaan istilah-istilah kunci dalam berbagai konteks, kita dapat

1322



mengungkap dimensi-dimensi yang berbeda dari pandangan dunia Islam (Toshihiko lzutsu,
1997).

lzutsu mengusulkan sebuah pendekatan sistematis untuk menggali makna kata “din”
dalam Al-Quran. la memulai dengan mengidentifikasi dan mengelompokkan ayat-ayat yang
relevan. Selanjutnya, ia melakukan analisis komparatif terhadap berbagai tema yang terkait,
baik secara langsung maupun tidak langsung, dengan kata “din’. Melalui pemetaan medan
semantik yang cermat, lzutsu berusaha mengungkap makna inti dari kata tersebut dalam
konteks keseluruhan Al-Quran. Tahap akhir dari analisisnya adalah menyusun sebuah
pemahaman yang koheren dan komprehensif tentang konsep “din” berdasarkan prinsip-prinsip
koherensi internal Al-Qur'an (Yayan Rahtikawati & Dadan Rusmana, 2013).

. Makna Dasar dan Makna Relasional

Menurut lzutsu, setiap leskem (unit bahasa terkecil yang memiliki makna) dalam bahasa
Arab memiliki makna dasar yang stabil. Makna dasar ini merupakan fondasi semantik yang
menjadi rujukan dalam memahami makna kata dalam berbagai konteks. Kata “kitab”, yang
secara umum merujuk pada objek fisik buku, mengalami perluasan makna yang signifikan
dalam konteks Al-Qur'an. Dalam teks suci ini, “kitab” menjadi simbol wahyu ilahi yang memiliki
dimensi religius yang sangat dalam. Fenomena ini menunjukkan bagaimana konteks linguistik
dapat mempengaruhi makna dasar suatu kata dan melahirkan makna-makna baru yang lebih
kaya (Ahmad Sahidah, 2018).

Dalam sistem konseptual Islam, kata “kitab” mengamai pergeseran makna yang signifikan.
Awalnya bermakna “buku” secara umum, dalam konteks Al-Quran, kata ini memperoleh
konotasi religius yang mendalam, merujuk pada wahyu ilahi. Pergeseran makna ini terjadi
karena interaksi kata “kitab” dengan kata-kata kunci lain seperti “Allah”, “wahyu”, dan “nabi”
dalam sebuah sistem yang koheren. Izutsu menyebut fenomena ini sebagai makna relasional
(Toshihiko lzutsu, 1997).

Untuk memahami bagaimana makna suatu kata terbentuk dan berkembang dalam sebuah
sistem bahasa, lzutsu menawarkan dua pendekatan, yaitu analisis sintagmatik dan analisis
paradigmatik. Analisis sintagmatik melihat bagaimana suatu kata dipengaruhi oleh kata-kata
yang berdekatan dengan kalimat, sementara analisis paradigmatik membandingkan kata
tersebut dengan kata-kata lain yang memiliki makna yang serupa atau berlawanan. Dengan
demikian, kita dapat mengungkap jaringan makna yang kompleks yang melingkupi suatu kata
(Mhd. Hidayatullah, 2020).

. Aspek Sinkronik dan Diakronik

Menurut lzutsu, kosakata memiliki dimensi historis yang penting. Perspektif diakronik
memungkinkan kita untuk menelusuri asal-usul dan perkembangan kata-kata dalam bahasa.
Dengan demikian, kita dapat memahami bagaimana faktor-faktor sosial, budaya, dan linguistik
mempengaruhi perubahan makna dan bentuk kata (Toshihiko Izutsu, 1997). Analisis sinkronik
memfokuskan pada struktur dan hubungan antar kata dalam suatu bahasa pada suatu waktu
tertentu. Meskipun kata-kata memiliki sejarah panjang, analisis sinkronik mengabstrakan
dimensi waktu dan melihat kosakata sebagai sebuah sistem yang relatif statis. Namun,
stabilitas ini bersifat relatif, karena bahasa bersifat dinamis dan terus mengalami perubahan
(Toshihiko lzutsu, 1997).

lzutsu menelusuri sejarah kosakata Al-Quran dengan membagi perkembangannya
menjadi tiga tahap utama. Tahap Pra-Qur'anik menunjukkan akar-akar bahasa Arab sebelum

1323



Islam, tahap Qur'anik menandai munculnya kosakata baru yang khas dengan Al-Quran, dan
tahap pasca-Quranik mencerminkan perkembangan bahasa Arab setelah turunnya Al-Qur'an
(Toshihiko Izutsu, 1997).

. Diskusi

Isi Penafsiran Toshihiku lzutsu Dan Penafsiran Tokoh Lain Tentang Din Dalam Al-Qur’an

Sebelum mendiskusikan pemahaman lzutsu mengenai makna din dalam Al-Quran,
penting dikemukakan mengenai pemahaman din menurut tokoh atau penafsir Al-Quran
lainnya. Hal ini bertujuan untuk melihat dinamika keragaman pemahaman yang muncul
terhadap term din tersebut. Dari situ kemudian akan dapat diketahui kekhasan dari
pemahaman lzutsu atas term din dalam Al-Quran, khususnya yang termuat dalam bukunya,
Relasi Manusia dengan Tuhan. Dalam konteks ini, Buya Hamka dalam kitabnya, Tafsir Al-
Azhar, menafsirkan kata ad-Din sebagai ‘agama’. Kata ad-Din ialah biasa diartikan ke dalam
bahasa kita dengan ‘agama’. Menurut Buya Hamka ad-Din dalam bahasa Arab ialah tha’at,
Tunduk dan juga balasan. Maka dari itu, seringkali kata ad-Din muncul dalam arti lain yakni
Hari pembalasan, disandingkan dengan kata al-Yaum, yaumuddin. Lebih jauh, definisi din
(agama) menurutnya ialah semua perintah syariat yang dipikulkan terhadap muslim mukallaf
(Buya Hamka, 1986).

M. Quraish Shihab dalam tafsirya Al-Mishbah mengatakan, kata Din mempunyai banyak
definisi. Diantaranya ialah, ketundukan, ketaatan, perhitungan, balasan, dan agama. Menurut
Quraish Shihab, semua kata tersebut saling terhubung dan maka dari itu wajar jika seseorang
bersikap tunduk dan taat yang otomatis mereka akan memperhitungkan seluruh ajaran dan
amalnya yang nantinya memperoleh balasan ganjaran. Dalam Tafsir Al-Qur'an al-Majid karya
Hasbi ash-Shiddiqi, ia menafsirkan kata Din dalam bahasa Arab mempunyai beberapa makna.
Pembalasan, ketaatan dan tunduk. Lebih jauh, ia sepakat dengan Buya hamka di mana Din
jalah suatu kumpulan beban yang dalam hal ini yakni syariat sebagai sarana para hamba
menaati Tuhannya karena para hamba ditugaskan untuk tunduk dan patuh (M. Quraish
Shihab, 2011).

Berbeda dengan pendapat sebelumnya, Konsep Din menurut al-Attas didasarkan pada
makna mendasar dari kata Din itu sendiri. Kata dana yang berasal dari kata din memunculkan
berbagai kata seperti dayn (hutang). Selain itu, kata dana juga memunculkan bentuk sebagai
Madinah (kota), kehidupan dalam peradaban, kehidupan sosial yang diatur oleh hukum,
peraturan, keadilan dan kekuasaan. Kota (madinah) ini memiliki seorang penguasa atau hakim,
bernama Dayyan yang masih berhubungan dengan kata lain yaitu maddana, membangun kota
atau peradaban. Dari kata maddana muncul istilah tamaddun yang berarti peradaban. Atas
dasar itu, dari sudut pandang al-Attas, konsep din berbeda dengan makna kata atau ungkapan
‘agama” yang digunakan sebelumnya, terutama dalam konteks yang digambarkan dalam
ungkapan Islam atau agama Islam.

lbnu Katsir mengatakan, lafal al-din menunjukkan makna bahwa mereka tidak
diperintahkan untuk beribadah kepada Allah dengan mengembalikan ketaatan kepada-Nya
melalui (realisasi) agama. Allah memerintahkan Ahli Kitab hanya untuk beribadah kepada-Nya,
mensucikan agama mereka benar-benar menyembah hanya kepada-Nya dan beralih dari
politeisme ke monoteism (Ibnu Katsir, 2004). Singkatnya, Ibn Katsir berpendapat din berarti
kepatuhan. Sedangkan agak berbeda dari pendapat-pendapat sebelumnya, Wahbah al-Zuhaili

1324



menafsirkan lafaz al-din ialah dengan sebuah keikhlasan dalam beribadah kepada Allah
(Wahbah Al-Zuhaili, 2013).

Berbagai pemahaman tentang makna term din dalam Al-Quran di atas memberi
gambaran bahwa para ulama yang menafsirkan din, umumnya sepakat dengan definisi din
sebagai agama. Kepatuhan, ketaatan, dan keikhlasan juga menjadi salah satu definisi dalam
perdebatan mengenai term ad-Din.

Menurut lzutsu dalam bukunya Relasi Tuhan dan Manusia: pendekatan semantik
terhadap Al-Quran, din merupakan salah satu kosa kata yang paling sulit untuk didefinisikan.
Dalam arti lain, Din bukanlah suatu konsep kata yang sederhana. Konsep din mengandung
dua nilai semantik yang sangat penting yaitu, “kepatuhan” (fa’ah) dan kehambaan (‘ubudiyah).
Namun, hubungan konsep ini masih belum jelas. Sebagaimana yang telah dijabarkan penulis
dalam bagian sebelumnya, di mana banyak ulama menafsirkan din sebagai kepatuhan dan
sebagian menjadi agama. Analisis |zutsu di sini akan mengarah kepada bagaimana kedua
konsep ini saling terkait dan bagaimana hal itu bisa terjadi (Toshihiko Izutsu, 1997).

Dalam Al-Qur'an, kata din mempunyai dua makna penting yaitu, agama dan pengadilan.
Pertama, definisi agama didapatkan dari bahasa Persia era pertengahan. Kedua, makna
pengadilan bersumber dari bahasa lbrani. Di sisi lain, literatur Arab pra Islam juga turut
menjelaskan tiga makna akar dari kata Din, pertama ialah adat istiadat atau kebiasaan kedua
kebangkitan dan ketiga kepatuhan. Menurut Izutsu, perkembangan kata Din mengalami tiga
makna, yakni, adat-istiadat/kebiasaan, kebangkitan dan kepatuhan. Makna pertama, tidak
lzutsu bahas secara tuntas karena menurutnya tidak berhubungan dengan tema yang ia bahas
dalam bukunya. Berbeda dengan makna kedua dan ketiga, semuanya masih berkaitan yaitu,
makna kebangkitan dan kepatuhan. Sebagaimana di dalam satu syair jahiliyah yakni Din
dimaknai adat istiadat atau kebiasaan (Toshihiko Izutsu, 1997).

“Orang-orang di sekitarku semuanya tertidur pulas. Lalu, kedukaan datang lagi melanda
diriku kebiasaan Din ku pun datang kembali kurasakan seakan-akan di antara tulang rusuk di
Dadaku yakni di dalam dadaku terdapat sebuah tali kecapi yang Terentang yakni dadaku
bersuara sedus dan seperti suara tali yang Terentang pada alat musik”.

Sedangkan makna yang kedua adalah kebangkitan. Izutsu memberikan contoh syair pra
Islam lagi, yang berbunyi:

“Yakni kami bersabar menghadapi kesalahan mereka, tetapi ketika kesalahan mereka
keterlaluan dan terang-terangan. Maka kami mengambil sikap bertahan. Kemudian, kami
membangkitkan (Dina, bentuk verbal yang berkaitan dengan Din). Mereka sebagaimana
mereka kelak membangkitkan kami yakni mereka telah menyalahi kami (Toshihiko lzutsu,
1997).

Al-Qur'an juga menggunakan makna yang sama di dalam QS. As-Saffat: 53

bl Bl W3 0135 5 i 1]

‘Apabila kita telah mati dan telah menjadi tanah dan tulang-belulang, apakah kita benar-
benar (akan dibangkitkan) untuk diberi pembalasan?"

Menurut Izutsu, Din ini ialah kata-kata yang bisa disebut sebagai addad, yakni kata yang
memiliki dua makna yang berlawanan dengan kata lain Din memiliki dua wajah yang
berlawanan: satu positif dan satu negatif. Di satu sisi menundukkan dan menekan pemerintah
dengan kekuatan dan di makna yang negatif ialah menyerah, patuh, dan tunduk. Maka dari itu,

1325



di beberapa kasus kata Din ditafsirkan dengan Qahr, yakni orang yang menggunakan
kekuatan superheronya untuk menundukkan orang lain, ketika kita melihat sajak pra-Islam. Din
dalam konteks wewenang itu ketika dipakai oleh Amr atau pemerintah dan Din dalam konteks
kepatuhan dan penyerahan dipakai oleh manusia. Ketika kita melihat QS. An-Nahl ayat 52
maka Din di sini memiliki makna ganda yang satu bermakna kemutlakan dari kekuasaan Allah
SWT dan yang satu bermakna kepatuhan dari manusia.

Definisi ketiga yaitu Konsep kepatuhan, hemat lzutsu, mungkin merupakan asal-usul
makna agama yang dikaitkan dengan kata Din. Ayat-ayat tersebut yang terkait ialah:

o 0T 01 Ll (K555 T A 12T 505 A 055 o Opia5 T AT 3B 0 03 U B 3480 8T G 8
el

“Katakanlah: "Hai manusia, jika kamu masih dalam keragu-raguan tentang agamaku,
maka (ketahuilah) aku tidak menyembah yang kamu sembah selain Allah, tetapi aku
menyembah Allah yang akan mematikan kamu dan aku telah diperintah supaya termasuk
orang-orang yang beriman."

QS. Az-Zumar: 11.

Gl 4 Gl 41 8T 5 el oy o

“Katakanlah, “Sesungguhnya aku diperintahkan agar menyembah Allah dengan penuh
ketaatan kepada-Nya dalam (menjalankan) agama.”

Dari kedua ayat tersebut, Izutsu meyakini ada hubungan batin yang mendalam antara
kata din dan abada. Sebagaimana, din digandeng dengan kata abada dan dimaknai sebagai
memurnikan ketaatan kepada Allah SWT dalam menjalankan agama. Terlebih lagi, din
seringkali dikaitkan dengan kata islam dan dan islam itu awalnya bukan bermakna agama,
tetapi wujud manusia sebagai hamba Allah yang menyerah (Toshihiko Izutsu, 1997). Din dalam
pemahaman lzutsu berakar kepada makna kebangkitan dan kepatuhan. Makna kebangkitan
mengarah kepada pihak yang memiliki kekuatan lebih, sehingga mampu menekan atau
menundukkan pihak lain. Sementara makna kepatuhan mengarah kepada pihak yang lemah,
tak berdaya, sehingga senantiasa mengalami ketergantungan sekaligus kepasrahan dari pihak.
Dua makna yang dihasilkan oleh lzutsu, berdasarkan teori semantiknya, memperlihatkan
perbedaannya dengan makna-makna yang dihasilkan oleh tokoh atau penafsir lainnya,
khususnya yang telah dikemukakan terdahulu. Dengan kata lain, makna din yang dipahami
saat ini sebagai agama, dalam analisis semantik Izutsu merupakan pengembangan dari makna
kepatuhan dan kebangkitan.

Kritik Terhadap Penafsiran Toshihiko lzutsu

Dalam karya tesis Fathurrahman “Al-Quran dan Tafsirnya dalam Perspektif Toshihiko
lzutsu” menyebutkan Khalid 'Abd al-Rahman al-Ak dalam Ushul al-Tafsir wa Qawa'iduhu
menyatakan bahwa seorang penafsir Al-Qur'an harus memenuhi lima belas kriteria. Pertama,
memahami hadis dengan baik. Kedua, mengetahui bahasa Arab. Ketiga, menguasai gramatika
bahasa Arab (nahw). Keempat, menguasai sistem konjugasi bahasa Arab (tashrif). Kelima,
menguasai etimologi bahasa Arab (istigaq). Keenam, ketujuh, dan kedelapan, memiliki
kemahiran dalam ilmu balaghah dan bagian-bagiannya seperti ma‘ani, bayan, dan bad/"
Kesembilan, menguasai ragam bacaan (gira‘at) Al-Qur'an. Kesepuluh, mengerti iimu tauhid.
Kesebelas, mengetahui ushul al-Figh. Keduabelas, memahami sebab-sebab turunnya ayat Al-
Qur'an (asbab al-Nuzul). Ketigabelas, memahami kisah-kisah dalam Al-Qur'an. Keempatbelas,

1326



memahami nasikh dan mansukh. Terakhir, mengamalkan apa yang telah diketahui
(Fathurahman, 2017). Sejalan dengan itu, 'Abd al-Hay al-Farmawi menekankan bahwa penafsir
harus memiliki agidah yang benar dan mengikuti sunah Nabi, serta memiliki tujuan untuk
mendekatkan diri kepada Allah SWT. Dengan kata lain, penafsiran Al-Qur'an harus dilakukan
oleh seorang Muslim dengan keahlian yang telah disebutkan di atas.

Hingga saat ini, terdapat empat kritik utama terhadap gagasan semantik Al-Qur'an yang
dikemukakan oleh Izutsu, yakni berkaitan dengan sifat, legitimasi, referensi, dan kegunaannya.
Para sarjana yang telah mendalami kajian semantik Al-Quran mulai menemukan kelemahan
dalam metodologi penelitian semantik yang diperkenalkan oleh lzutsu. Menurut mereka,
semantik Al-Quran versi lzutsu terlalu menyederhanakan isi Al-Qur'an yang sebenarnya
sangat kompleks. la mengabaikan referensi dari hadits dan kitab-kitab tafsir bi al-ma'tsur, yang
mencakup perkataan para sahabat dan tabi'in. Selain itu, Izutsu terlalu bergantung pada model
penelitian strukturalis khas Barat, mengabaikan model penelitian Islam yang telah lama
digunakan dalam penafsiran Al-Quran. Hasil penelitian semantik Al-Qur'an yang didasarkan
pada pendekatan Izutsu juga dianggap kurang berguna, karena informasi yang dihasilkan tidak
mampu mengungkap murad Allah (kehendak Allah) yang harus dipahami oleh para peneliti Al-
Quran (Dadang Darmawan, 2020).

Karya-karya Toshihiko lzutsu juga menimbulkan tanggapan dari Ismail Raji al-Farugi
(1962 M) dalam ulasannya terhadap buku The Structure of the Ethical Term in the Qur'an, yang
dianggapnya banyak menyederhanakan kedalaman Al-Qur'an. Al-Farugi bahkan meragukan
kemampuan Toshihiko lzutsu dalam bahasa Arab untuk menerapkan pendekatan semantik
terhadap Al-Qur'an, dan ia berpendapat bahwa semantik bukanlah pendekatan yang tepat
dalam mempelajari etika (Ahmad Sahidah, 2018).

Kritik selanjutnya datang dari Fazlur Rahman (1966 M) terhadap karyanya God and Man
in the Quran, dalam review-nya Fazlur Rahman mengkritik struktur dasar dari weltanschauung
(pandangan dunia) Al-Qur'an yang dicurigai sekedar menyesuaikan struktur dasar dengan apa
yang sudah dia tentukan terkait konsep-konsep kunci Al-Quran (Ahmad Sahidah, 2018).

Meskipun begitu, beberapa cendekiawan Muslim menghargai dan memberikan tanggapan
positif terhadap gagasan semantik Toshihiko lzutsu. la diakui telah memberikan alternatif
interpretasi terhadap sumber-sumber tradisional Islam yang tersebar dalam berbagai literatur
dan pendapat-pendapat dari ulama serta intelektual Muslim modern dan kontemporer.
Tanggapan yang positif datang dari Turki, Iran, dan Asia Tenggara.(Ahmad Sahidah, 2018).
Ismail al-Bayrak (2012 M) mencatat bagaimana karya-karya Toshihiko Izutsu diterima di Turki.

Begitu pula, Seyyed Hossein Nasr, seperti yang disebutkan sebelumnya, menganggap
Toshihiko lzutsu sebagai salah satu sarjana terkemuka dalam pemikiran Islam yang memiliki
keahlian dalam perbandingan filsafat. Dia juga menekankan bahwa dalam melakukan
perbandingan filsafat, Toshihiko Izutsu telah menciptakan titik pertemuan penting antara arus
intelektual Islam dan Timur jauh dalam konteks kesarjanaan modern. Meskipun terjadi polemik
mengenai otoritas Toshihiko lzutsu dalam menafsirkan Al-Qur'an, melalui pendekatan dan
metode semantik ini, telah membuka peluang baru dalam studi Al-Qur'an, memperluas
cakrawala dan wawasan.

Di Indonesia gagasan lzutsu tersebar luas dan diterima baik oleh para peneliti Al-Qur'an di
Indonesia segera setelah buku-buku Izutsu diterjemahkan pada dekade 1990-an. Semantik Al-
Quran mulai diajarkan sebagai mata kuliah pada program sarjana dan pasca sarjana di

1327



berbagai universitas Islam terkemuka. Para sarjana Al-Qur'an di Indonesia juga umumnya
mengikuti begitu cara-cara yang ditempuh oleh Izutsu dalam studi Al-Qur'an.

Kesimpulan

Toshihiko lzutsu mengungkapkan pendekatan uniknya dalam penafsiran Al-Qur'an melalui
metode semantik. Metodologi ini tidak hanya berfokus pada makna kata leksikal kata tetapi juga
melihat relasi kontekstual dalam sejarah dan budaya. Izutsu memperkenalkan konsep tafsir integratif
yang menyatukan enam konteks penting: kebahasaan, internal ayat, pewahyuan, sosio kultural,
kontemporer dan saintifik. Makna “din” dalam Al-Qur'an, menurut lzutsu bukanlah sekadar agama,
tetapi mencakup “kepatuhan” dan kehambaan”, serta memiliki dualitas makna yang kompleks seperti
kebangkitan dan kepatuhan. Analisisnya menggunakan perspektif diakronik dan sinkronik untuk
melacak evolusi makna, baik di zaman pra-Islam, era Al-Qur'an, hingga pasca-wahyu.

Meski diakui memperkaya studi Islam, kritik terhadap |zutsu muncul dari beberapa kalangan.
Metode semantiknya dianggap terlalu bergantung pada pendekatan strukturalis Barat dan kurang
mempertimbangkan referensi tradisional seperti hadits. Namun, gagasan lzutsu tetap berkontribusi
besar pada tafsir modern dan memperluas perspektif tafsir kontemporer di berbagai belahan dunia,
termasuk Indonesia. Pendekatan semantik Izutsu menunjukkan bahwa Al-Qur'an tidak hanya relevan
secara religius tetapi juga menawarkan sistem nilai universal yang terus kontekstual dengan zaman.

1328



DAFTAR PUSTAKA

Agus Fahri Husein, A.E. Priyono, Misbah Zulfa Elizabeth, & Supriyanto Abdullah. (1993). Konsep-
Konsep Etika Religius Dalam Al-Qur'an Toshihiko Izutsu. Tiara Wacana Yogya.

Ahmad Sahidah. (2018). God, Man and Nature. IRCisoD.

Ahmad Sahidah Rahem. (2014). Tuhan, manusia dan Alam dalam Al-Qur'an; Pandangan Toshihiko
Izutsu. Universiti Sains Malaysia Press.

Ali Mudhofir. (2001). Kamus Istilah Filsafat dan lImu. Gadjah Mada University Press.

Andi Rosa. (2015). Tafsir Kontemporer Metode dan Orientasi Modern dari Para Ahli dalam Menafsirkan
ayat Al-Qur'an. DepdikbudBanten Press JI. Syekh Nawawi al-Bantani 42118 Telp/fax. (0254)
200019, 201700.

Andi Rosa, & Muhamad Shoheh. (2023). Budaya Literasi Sosiologi Teks Agama Kontemporer: Studi
Terhadap Tafsir Al-Qur'an Tematik Bidang Sosiologi di Indonesia. /CoLIS 2023: International
Conference on Social, Literacy, Art, History, Library and Information Science, 19.

Andi Rosa, & Muhamad Shoheh. (2024). Literacy Culture About Sociology of Contemporary Religious
Texts: A Study of Interpretation of The Quran in Indonesia. ICoLIS: The First Annual
International Conference on Social, Literacy, Art, History, Library and Information Science,
422-436. https://doi.org/10.18502/kss.v9i12.15870

Buya Hamka. (1986). Tafsir Al-Azhar. Panjimas.

Dadang Darmawan. (2020). Desain Analisis Semantik Al-Qur'an Model Ensiklopedik: Kritik Atas Model
Semantik Toshihiko lzutsu. Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur'an dan Hadis, Vol 4(2), 186.

Djajasudarma, & T. Fatimah. (1999). Semantik 1: Pengantar ke Arah limu Malaka. PT. Refika Aditama.

Fathurahman. (2017). Al-Quran dan Tafsirya dalam Perspektif Toshihiko Izutsu [Tesis]. Universitas
Islam Negeri Syarif Hidayatullah.

lbnu Katsir. (2004). Tafsir Ibnu Katsir. Pustaka Imam Asy-Syafi'i.

J.D. Parera. (2004). Teori Semantik. Erlangga.

M. Pateda. (2001). Semantik Leksikal. PT. Rineka Cipta.

M. Quraish Shihab. (1992). Membumikan Al-Qur'an. Mizan.

M. Quraish Shihab. (2011). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an. Lentera Hati.

Machasin. (1997). Relasi Tuhan dan Manusia: Pendekatan Semantik terhadap Al-Quran Toshihiko
lzutsu. Tiara Wacana Yogya.

Makoto Sawai. (2022). From Mysticism to Philosophy: Toshihiko lzutsu and Sufism Tasawuftan
Felsefeye: Toshihiko Izutsu ve Tasawuf. JIIS: Journal of The Institute for Sufi Studies, Vol 1(2),
112-121. https://doi.org/10.32739/ustad.2022.2.31

Mansoer Pertada. (2010). Semantik Leksikal. Rineka Cipta.

Mhd. Hidayatullah. (2020). Konsep Azab Dalam Al-Qur'an (Kajian Semantik Toshihiko Izutsu) [Skripsi].
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah.

Nashruddin Baidan. (2005). Metodologi Penafsiran Al-Quran. Pustaka Pelajar.

Tim Penulis Rosda. (1995). Kamus Filsafat. PT. Remaja Rosdakarya.

Toshihiko lzutsu. (1997). Relasi Tuhan dan Manusia: Pendekatan Semantik Terhadap Al-Quran. Tiara
Wacana.

Unun Nasihah. (2013). Kajian Semantik Kata Libas Dalam Al-Qur'an [Skripsi]. Universitas Islam Negeri
Sunan Kalijaga.

Wahbah Al-Zuhaili. (2013). At-Tafsir Al-Munir: Fi Al-Aqidah wa As-Syariah wa Al-Manhaj Terj. Abdul
Hayy al-Kattani. Kalibata Utara.

1329



Yayan Rahtikawati, & Dadan Rusmana. (2013). Metodologi Tafsir Al-Quran: Struturalisme, Semantik,
Semiotik, dan Hermeneutik. CV. Pustaka Setia.

1330



