HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 2 No. 6 Desember 2024, hal. 1352-1375 e-ISSN: 2988-6287

PENAFSIRAN BUYA MAHMUD YUNUS (1361-1899) TERHADAP AYAT
KAUNIYAH DALAM TAFSIR AL-QUR’AN AL-KARIM

Arya Chandra Argadinata’, Ahmad Rifai? Andi Rosa3
Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten
e-mail: aryachandraargadinata2610@gmail.com, mujahidhmas@gmail.com,
andirosa2025@gmail.com.

Abstrak

Penelitian ini membahas metodologi tafsir Buya Mahmud Yunus mengenai fenomena alam
pada Tafsir Al-Qur’an Al-Karim. Metodologi tafsir yang diterapkan melibatkan analisis
berbasis sosial dan ilmiah dengan corak pendekatan modern. Melalui tafsir ini, Buya
Mahmud Yunus mencoba mengaitkan pemahaman ilmiah modern, seperti teori Big Bang
dengan ayat-ayat yang menjelaskan fenomena penciptaan alam. Dengan mengedepankan
keterbukaan terhadap perkembangan ilmu pengetahuan, tafsirnya memberikan wawasan
yang lebih mendalam tentang hubungan sains dan wahyu, sekaligus memadukan konteks
sosial budaya lokal. Penelitian ini menyoroti bagaimana penafsiran Buya Mahmud Yunus
tidak hanya menyampaikan makna literal tetapi juga memadukan nilai-nilai edukatif bagi
pelajar dan masyarakat umum dalam menelaah Al-Qur’an dalam bentuk sederhana dan
kontekstual.

Kata Kunci: Ayat-ayat Kauniyah, Big Bang, Buya Mahmud Yunus, Al-Qur’an Al-Karim

Abstract

This study discusses the methodology of Buya Mahmud Yunus' interpretation of natural
phenomena in the Tafsir Al-Qur'an Al-Karim. The interpreted methodology applied
involves social and scientific-based analysis with a modern approach. Through this
interpretation, Buya Mahmud Yunus tries to relate modern scientific understanding, such
as the Big Bang theory with verses that explain the phenomenon of natural creation. By
prioritizing openness to the development of science, his interpretation provides a deeper
insight into the relationship between science and revelation, as well as integrating the local
socio-cultural context. This research highlights how Buya Mahmud Yunus's interpretation
not only conveys literal meaning but also combines educational values for students and
the general public in studying the Qur'an in a simple and contextual form.

Keywords: Kauniyah Verses, Big Bang, Buya Mahmud Yunus, Al-Qur’an Al-Karim.

A. Pendahuluan
1. Karakteristik Kitab Karya Buya Mahmud Yunus
Al-Qur’an sebagai teks suci, memiliki keunikan struktural dan metodologis yang
kompleks dalam proses penerjemahan dan penyusunannya, (Iskandar, 2010) Salah
satu ciri khas terjemahan Al-Qur’an adalah format paralelnya, (Khadher Ahmad

dkk., 2012) di mana teks Arab asli disandingkan dengan terjemahannya dalam

1352


mailto:mujahidhmas@gmail.com

bahasa yang berbeda. Selain itu, penyusunan terjemahan juga memperhatikan
urutan yang sistematis, baik dalam konteks internal surah maupun dalam
keseluruhan mushaf. Sebagai contoh, terjemahan Al-Qur’an karya Mahmud Yunus
menampilkan struktur yang terorganisir dengan baik. Dari total halaman, sebagian
besar dialokasikan untuk teks terjemahan, sementara sisanya digunakan untuk
unsur-unsur parateks seperti daftar isi, indeks dan ringkasan tematik. Ringkasan
tematik ini mencakup berbagai aspek kehidupan, mulai dari hukum dan etika
hingga sains dan sejarah, yang menunjukkan upaya komprehensif dalam
menyajikan pesan Al-Qur’an (Iskandar, 2010).

Penerjemahan ayat-ayat Al-Qur'an dan penyediaan glosarium istilah
keagamaan merupakan dua komponen utama dalam karya Buya Mahmud Yunus.
Sekitar 60% dari teksnya merupakan terjemahan langsung, dengan pendekatan
literal sebagai metode utama. Terjemahan yang sangat harfiah diberi penanda
khusus, sementara catatan kaki digunakan untuk menjelaskan makna yang lebih
dalam. Dalam menerjemahkan, ia sangat memperhatikan aspek leksikal dan
semantik, dengan penekanan pada pemahaman makna kata atau frasa dalam
konteks bahasa Arab klasik (Arif Iman Mauliddin, 2018).

Bagian penutup dari karya ini menyajikan sebuah sintesis komprehensif atas
seluruh ajaran Al-Qur’an. Bab khusus yang bertajuk ‘Kesimpulan Al-Qur’an’ dengan
eksistensi 32 halaman ini menelusuri beragam spektrum tematik, mulai dari hukum
Islam yang mendasar hingga isu-isu kontemporer seperti ekonomi dan ilmu
pengetahuan. Tujuan utama dari bagian ini adalah untuk memberikan panduan
yang mendalam bagi pembaca yang berkeinginan untuk menggali lebih jauh tema-
tema sentral dalam Al-Qur’an (Matsna Afwi Nadia, 2023).

Biografi Buya Mahmud Yunus

Mahmud Yunus, seorang ulama terkemuka asal Minangkabau, dilahirkan pada
10 Februari 1899 di desa Sungayang, Batusangkar. Kelahirannya bertepatan
dengan tanggal 30 Ramadhan 1316 Hijriah. Beliau merupakan putra dari Yunus bin
Incek, seorang guru agama yang juga berprofesi sebagai petani. Ibundanya,
Hafshah binti Imam Samiun, berasal dari keturunan keluarga ulama, dengan kakek
buyut yang merupakan pendiri surau di daerah tersebut. Mahmud Yunus tumbuh

dalam lingkungan keluarga yang sangat religius dan erat dengan tradisi keislaman

1353



Minangkabau. Sejak usia dini, beliau telah digembleng untuk mendalamiilm agama
oleh sang kakek. Sebagai anak tunggal laki-laki, seluruh perhatian keluarga
tercurah kepadanya. Sepanjang hidupnya, beliau menikah sebanyak lima kali dan
dikaruniani delapan belas orang anak (Saiful Amin Ghofur, 2008).

Ayah Mahmud Yunus berasal dari suku Mandaling dan mengajar di sebuah
surau dan juga menyandang gelar Imam Nagari. Selain itu, ia adalah seorang petani
yang bekerja setiap hari. Ibunya tidak berpendidikan karena tidak pernah
mengenyam pendidikan di lingkungannya, dikenal sebagai Posa oleh suku
Chaniago, dan menenun kain tradisional Minangkabau (Arif Iman Mauliddin, 2018).
Mahmud Yunus mulai belajar Al-Qur’an dari kakeknya. Dia adalah satu-satunya
anak laki-laki di keluarganya. Mahmud Yunus memiliki lima istri dan delapan belas
anak. Kesehatan Buya Mahmud Yunus memburuk pada awal tahun 1970an, dan ia
menghabiskan waktu keluar masuk rumah sakit hingga meninggal pada tahun 1982
(Mohammad Herry dkk., 2006).

Mahmud Yunus telah mendedikasikan hidupnya sejak kecil untuk mendalami
ajaran Islam. Pendidikan formalnya dimulai pada tahun 1906 M di bawah didikan
sang kakek, yang membekali dirinya dengan dasar-dasar keimanan yang kuat.
Keinginannya untuk terus menggali ilmu pengetahuan Islam yang lebih luas
membawanya bergabung dengan madrasah yang didirikan oleh tokoh pembaharu
Islam Minangkabau. Bakat pedagogisnya yang luar biasa terlihat sejak usia remaja,
ketika ia dipercaya untuk mengajar kitab-kitab klasik kepada para santri. Perjalanan
intelektualnya mencapai puncaknya ketika ia melanjutkan studi ke Universitas Al-
Azhar Kairo. Setelah menyelesaikan pendidikan tinggi di sana, ia kembali ke tanah
air dengan membawa misi untuk menyebarkan ilmu pengetahuan yang ia peroleh
(Nashruddin Baidan & Erwati Aziz, 2019).

Sebagai seorang pionir pendidikan Islam di Indonesia, Buya Mahmud Yunus
telah menorehkan jejak sejarah dengan mendirikan dan memimpin sejumlah
lembaga pendidikan tinggi Islam pada awal abad ke-20. Beliau menginisiasi
berdirinya Al-Jami’ah Al-Islamiyah di Sungayang dan Normal Islam di Padang pada
tahun 1931, kemudian melanjutkan kiprahnya dengan memimpin Sekolah Islam
Tinggi di Padang. Lebih lanjut, beliau juga berperan penting dalam penelitian

Akademi Dinas Ilmu Agama (ADIA) dan menjabat sebagai dekan pada lembaga

1354



tersebut. Puncak karier akademiknya ditandai dengan pengangkatan beliau
sebagai Dekan Fakultas Tarbiyah UIN Syarif Hidayatullah Jakarta dan kemudian
sebagai Rektor IAIN Imam Bonjol Padang. Kontribusi intelektual Buya Mahmud
Yunus tidak hanya mencakup kajian-kajian mendalam dalam berbagai disiplin ilmu
Islam, seperti tafsir, fikih, dan akhlak. Karya monumental beliau, Tafsir Al-Qur’an
Al-Karim yang diterbitkan pada tahun 1938, menjadi bukti nyata dari kedalaman
pemahaman beliau terhadap kitab suci (Mursalim, 2012).

Yunus melihat tafsirnya sebagai sebuah instrumen pendidikan yang efektif.
Beliau bermaksud untuk menyederhanakan pemahaman terhadap ayat-ayat suci,
sehingga pesan-pesan Al-Qur’an dapat dengan mudah diakses dan diinternalisasi
oleh berbagai kalangan, baik mereka yang masih dalam tahap pembelajaran
maupun mereka yang ingin memperdalam kajian Islam. Dengan demikian, tafsir ini
tidak hanya berfungsi sebagai sumber rujukan, tetapi juga sebagai alat untuk
membudayakan nilai-nilai Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari (Tri Hermawan
dkk., 2017).

3. Rumusan Masalah
1) Bagaimana metodologi penafsiran Buya Mahmud Yunus dalam Tafsir Al-
Qur’an Al-Karim?
2) Bagaimana penafsiran Buya Mahmud Yunus terhadap ayat-ayat Tauhid
dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Karim?
B. Metodologi Analisis Tafsir
Menurut tulisan Andi Rosa, pendekatan yang akan digunakan untuk menemukan
solusi dari rumusan masalah tersebut adalah dengan menggunakan dua metode:
pertama, dengan mengkaji isi dari sebuah karya tafsir berdasarkan lima variabel tafsir
(manhaj al-tafsir, al-thariqah, al-ittijah, al-lawn, dan mazhab). Strategi pertama ini biasa
dikenal dengan istilah analisis isi. Cara kedua adalah menggunakan teknik
perbandingan (komparatif) (Andi Rosa & Muhamad Shoheh, 2023).
1. Metodologi Analisis Isi Berdasarkan Makna Variabel Tafsir
Pada artikel Andi Rosa, metode variabel terbagi menjadi 5 kategori, yaitu
(Andi Rosa, 2015):

a. Manhaj al-tafsir

1355



2.

Manhaj tafsir adalah proses atau prosedur sistematis untuk memahami
ayat-ayat yang telah ditunjukkan oleh pengembang metode tafsir. Dengan kata
lain, bagaimana seorang mufasir menerapkan pengetahuan dan konteks sesuai
dengan prosedur yang telah diterapkan oleh para ahli tafsir. Singkatnya,
manhaj tafsir adalah ilmu yang digunakan oleh mufasir ketika membahas
sebuah ayat atau topik. Terdapat tujuh manhaj tafsir yaitu ijmali, tahlili,

mugaran, maudhu’i, semantik, hermeneutik dan integratif.

. At-tharigah

Tharigah adalah sebuah metode, metodologi, atau pendekatan
sistematis dalam penafsiran. Dengan kata lain, tharigah adalah sub tema dari
ilmu yang digunakan oleh mufasir dalam untuk memahami penafsiran.
Al-ittijah (Orientasi)

Al-lttijah adalah orientasi yaitu mengidentifikasi arah atau tujuan
penafsiran. Dengan kata lain, al-Ittijah adalah ilmu yang terkait dengan teologi

yang sudah ada.

. Al-lawn (corak)

Al-Lawn adalah ilmu yang dominan dalam penafsiran. Dengan kata lain,
ilmu mana yang lebih mendominasi penafsiran mufasir.
Mazhab

Mazhab adalah gagasan atau ijtihad para ulama, yang disebarluaskan ke

pemikir mereka. Tentang hukum Islam yang diambil dari Al-Qur’an dan hadis.

Metode Komparatif

Menurut Quraish Shihab, seperti yang dijelaskan dalam artikel Andi Rosa,

teknik komparatif adalah “Bandingkan ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas
permasalahan atau situasi yang berbeda, mempunyai editorial yang sebanding
atau serupa, dan memiliki editorial yang berbeda namun diduga berkaitan
dengan isu atau kasus yang sama. Topik pembahasan metode komparatif antara
lain: “membandingkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan hadis Nabi SAW yang
berkenaan atau bertentangan, serta membandingkan pendapat para ahli tafsir
mengenai penafsiran suatu ayat Al-Qur’an” (Andi Rosa & Muhamad Shoheh,

2024). Menurut Nasruddin Baidan, ketika membahas perbedaan-perbedaan

1356



tersebut, maka penafsir harus mengkaji beberapa faktor yang menyebabkan
terjadinya perbedaan tersebut, antara lain konteks setiap ayat, keadaan dan
keadaan masyarakat pada saat ayat tersebut diturunkan, latar belakang turunnya
berbagai ayat, serta korelasi antar ayat yang berlainan diungkap oleh masing-
masing mufasir (Nashruddin Baidan, 2005). Menurut Ali lyazi, Para ahli penafsiran
Al-Qur'an menggunakan metode perbandingan (al-manhaj al-muwazan; al-
mugaran), ysng berupaya untuk: Pertama, mengungkap realitas dengan
menghadirkan berbagai pandangan atau argumen. Kedua, mengidentifikasi para
mufasir yang terpengaruh oleh beragam mazhab, serta mereka yang
mengungkap kebenaran melalui penyajian beragam gagasan atau argumen.
Mufasir adalah mereka yang memberikan informasi tentang berbagai ideologi
atau aliran pemikiran. Ringkasnya, tafsir komparatif (al-tafsir almuqgaran) adalah
menganalisis ayat Al-Qur’an dengan membandingkan beberapa karya tafsir pada
ayat tertentu atau tema tertentu, baik aspek kandungan makna yang berbeda
atau aspek lain menyebabkan terjadi penafsiran yang berbeda. Misalnya, dalam
aspek kemirifan antar ayat, perbedaan antar mazhab fikih, atau sesama bidang
keilmuan dan konsep agama lainnya secara tasawuf, teologi, gerakan keagamaan
(religious  movement), doktrin  peradaban (al-tsagafat) termasuk
memperbandingkan karya tafsir berdasarkan corak (al-lawn), pendekatan (al-

ittijah) dan metode tafsir (al-manhaj) yang digunakan (M. Quraish Shihab, 1992).

C. Hasil Temuan

1.

a.

Metodologi Penafsiran Buya Mahmud Yunus
Manhaj

Setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya Buya Mahmud
Yunus ditemukan manhaj atau ilmu apa saja yang digunakan oleh mufasir dalam
menafsirkan QS. Al-Anbiya’ [21]: 30 diantaranya (Mahmud Yunus, 1983):

1) Menggunakan limu Linguistik Bahasa Arab yang terletak pada lafadz “\&;”
yang berarti bertaut dan lafadz “is” yang berarti membelah menunjukkan

penggunaan ilmu bahasa Arab, baik secara leksikal maupun gramatikal.
2) Menggunakan Ilmu Kosmologi (Astronomi Islam). Pada penafsiran

tersebut menyebutkan hubungan antara langit, bumi, matahari, dan

1357



bintang-bintang, yang berkaitan erat dengan fenomena alam dan

astronomi. Mufasir merujuk pada ilmu falak untuk menjelaskan ayat ini

dalam konteks modern.

3) Menggunakan llmu Fikih (dalil Agli dan Nagli). Pada penafsiran tersebut
pemaparan mengenai mukjizat Al-Qur’an dalam kaitannya dengan sains
menunjukkan penggunaan dalil naqgli (teks) yang didukung dalil aqli
(rasional).

4) Menggunakan llmu Sejarah dan Asbabun Nuzul. Pada penafsiran tersebut,
mufasir kerap menghubungkan konteks historis atau asbabun nuzul untuk
memahami pesan ayat. Meskipun asbabun nuzul spesifik ayat ini tidak
dibahas, tafsir ini menunjukkan jejak pembahasan sejarah pembentukan
alam semesta.

5) Menggunakan Ilmu Akidah dan Teologi. Dalam penafsiran tersebut
berusaha menegaskan keesaan dan kebesaran Allah melalui fenomena
langit dan bumi, serta mukjizat Al-Qur’an atas bukti kenabian.

6) Menggunakan Pendekatan Ilmu Sains Modern. Dalam penafsiran tersebut
pendapat ahli falak modern tentang alam semesta yang awalnya utuh,
sejalan dengan teori “Big Bang”. Hal ini menunjukkan integrasi ilmu sains
modern dalam memahami ayat Al-Qur’an.

Jadi kesimpulannya peneliti, mufasir dalam menafsirkan QS. Al-Anbiya’ [21}:
30 yaitu menggunakan pendekatan multidisipliner yang mencakup ilmu bahasa,
sains, teologi, dan sejarah, serta mengaitkannya dengan perkembangan ilmu
pengetahuan modern.

Jika dikaitkan dengan 6 konteks tafsir kontekstual pada penafsiran QS. Al-
Anbiya [21]: 30 ini menggunakan manhaj kebahasaan, internal ayat, konteks
pewahyuan, konteks sosio kultural, konteks kontemporer (kekinian) dan saintifik
(bersifat ilmiah yang didasarkan ilmu sains modern). Ringkasnya, bahwa
penafsiran ini tergolong tafsir integratif yakni penafsiran yang berdasarkan 6
kontek pada tafsir kontekstual. Kemudian lebih memilih kepada konteks Ijmali
(ringkas) dalam konteks tafsir integratif.

Selanjutnya setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya

Buya Mahmud Yunus ditemukan manhaj atau ilmu apa saja yang digunakan oleh

1358



mufasir dalam menafsirkan QS. Fussilat [41]: 11-12 diantaranya (Mahmud Yunus,

1983):

1)

3)

4)

5)

Menggunakan Ilmu Bahasa Arab. Dalam penafsiran tersebut, mufasir

memahami kata-kata kunci seperti pada lafadz “«3%)” yang berarti menuju
atau menata langit dan bumi, kemudian pada lafadz “&5i &3b” yang berarti

dengan patuh atau terpaksa untuk memberikan pemahaman maknawi dan
konteks ayat. Penafsiran ini membutuhkan keahlian dalam gramatika dan
morfologi bahasa Arab untuk memahami struktur kalimat ayat.
Menggunakan llmu Internal Ayat atau munasabah yakni munasabah antar
ayat dengan ayat yang lain baik ayat sebelum atau sesudahnya dalam surat
yang berbeda. Dengan kata lain, ayat ini dijelaskan dengan ayat lain, seperti
pada proses alam semesta pada 6 masa, disinggung dalam surah Hud ayat
7 dan surah Al-A’raf ayat 54.

Menggunakan [Imu Kosmologi Islam. Dalam penafsiran mufasir mengenai
tahapan penciptaan bumi, langit dan isinya menujukkan integrasi ilmu
kosmologi Islam untuk menjelaskan konsep seperti “asap” dan tujuh langit.
Menggunakan Ilmu Teologi. Dalam penafsiran terdapat penjelasan
mengenai kepatuhan langit dan bumi kepada perintah Allah secara
metaforis juga mencerminkan pendekatan teologis. Mufasir menjelaskan
hal ini dalam konteks kekuasaan dan keesaan Allah.

Menggunakan Ilmu Sains. Dalam penafsiran tersebut menggunakan
pemahaman fenomena alam seperti asap yang diasosiasikan dengan
nebula atau materi kosmik, menunjukkan integrasi pengetahuan sains pada
zamannya.

Jadi kesimpulannya menurut peneliti, terlihat bahwa mufasir

menggunakan pendekatan komprehensif yang melibatkan berbagai disiplin ilmu

untuk menjelaskan penafsiran pada surat Fussilat [41]: 11-12. Hal ini sejalan

dengan tujuan tafsir untuk memberikan pemahaman mengenai isi Al-Qur’an

sesuai zaman.

Dapat disimpulkan juga bahwasannya, penafsirannya ini termasuk pada

tafsir kontekstual karena hanya didasarkan oleh 5 macam konteks yaitu

1359



kebahasaan, internal ayat, konteks pewahyuan, konteks kontemporer dan
saintifik saja. Jadi belum bisa dikatakan tafsir integratif.
Selanjutnya setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya
Buya Mahmud Yunus ditemukan manhaj atau ilmu apa saja yang digunakan oleh
mufasir dalam menafsirkan QS. Ali-Imran [3]: 190 diantaranya (Mahmud Yunus,
1983):
1) Menggunakan Ilmu Linguistik (Bahasa Arab). Dalam penafsiran tersebut
memerlukan analisis mendalam terhadap kosa kata seperti pada lafadz

“cy¥” yang berarti tanda-tanda kekuasaan Allah, serta istilah-istilah lainnya

memiliki makna luas serta mendalam dalam bahasa Arab.

2) Menggunakan [Imu Kosmologi. Dalam konteks modern, penafsiran ayat
tersebut sering dikaitkan dengan ilmu-ilmu alam seperti astronomi dan
fisika, karena menyebutkan tentang fenomena alam semesta serta
gantinya siang dan malam. Perkara ini mencerminkan bagaimana mufasir
dapat menggunakan ilmu pengetahuan sebagai alat untuk memahami dan
menjelaskan kebesaran Allah.

3) Menggunakan Ilmu Teologi. Dalam penafsiran tersebut, ayat ini
menunjukkan keesaan dan kekuasaan Allah yang menjadi landasan utama
dalam teologi Islam. Mufasir menjelaskan bagaimana tanda-tanda alam
tersebut menjadi argumen bagi orang yang berakal tentang keberadaan
dan kebesaran Allah.

Jadi kesimpulannya menurut peneliti, ayat ini menggabungkan aspek
linguistik, spiritual, ilmiah, dan teologis untuk menekankan pentingnya
merenungkan ciptaan Allah sebagai sarana untuk meningkatkan keimanan dan
ketakwaan.

Dapat disimpulkan juga bahwasannya, penafsirannya ini termasuk pada
tafsir tekstual karena hanya didasarkan oleh 3 macam konteks yaitu kebahasaan,
konteks kontemporer dan saintifik saja. Jadi belum bisa dikatakan tafsir
integratif.

b. Tharigah

1360



Setelah melakukan penelitian empirik terhadap kitab karya Buya Mahmud

Yunus, menurut peneliti ditemukan tharigah atau sub ilmu yang digunakan oleh

mufasir dalam menafsirkan QS. Al-Anbiya’ [21]: 30 diantaranya (Mahmud Yunus,

1983):

1)

Menggunakan Ilmu Linguistik. Seperti penjelasan pada manhaj nya

sebelumnya. Pada penafsiran tersebut terletak pada lafadz “\&;” yang
berarti bertaut dan lafadz “&” yang berarti membelah.

Menggunakan llmu Kosmologi. Pada penafsiran tersebut menyebutkan
hubungan antara langit, bumi, matahari, dan bintang-bintang, yang
berkaitan erat dengan fenomena alam dan astronomi. Mufasir merujuk
pada ilmu falak untuk menjelaskan ayat ini dalam konteks modern.

Kemudian, setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya

Buya Mahmud Yunus, menurut peneliti ditemukan tharigah atau sub ilmu yang

digunakan oleh mufasir dalam menafsirkan QS. Fussilat [41]: 11-12 diantaranya

(Mahmud Yunus, 1983):

1)

3)

4)

Menggunakan IImu Linguistik. Untuk menjelaskan istilah Dalam penafsiran

tersebut, mufasir memahami kata-kata kunci seperti pada lafadz “3z”

yang berarti menuju atau menata langit dan bumi, kemudian pada lafadz

“5-5” yang berarti asap.

Menggunakan I|lmu Balaghah. Dalam penafsiran ayat tersebut
memperhatikan keindahan struktur bahasa di dalamnya, seperti gaya

penyampaian dialog antara langit dan bumi “Z®; ¢ J&”, yang

mengandung makna figuratif.

Menggunakan llmu Kalam (Teologi). Dalam penafsiran ayat tersebut
terdapat konsep penciptan dan kepatuhan langit serta bumi dianalisis
dalam kerangka keesaan Allah (tauhid) dan kekuasaan-Nya yang
merupakan aspek teologi.

Menggunakan Ilmu Falak (Astronomi). Dalam penafsiran tersebut

pemahaman tentang penciptaan tujuh langit dan pelita (bintang-bintang)

1361



5)

menunjukkan adanya penggunaan ilmu falak untuk memahami struktur
kosmologi dalam ayat.

Menggunakan Illmu Figih. Dalam penafsiran tersebut ditunjukkan adanya
penggunaan ilmu figih yaitu pada aspek kepatuhan terhadap perintah
Allah, baik secara sadar maupun terpaksa.

Kemudian, setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya

Buya Mahmud Yunus, menurut peneliti ditemukan tharigah atau sub ilmu yang

digunakan oleh mufasir dalam menafsirkan surah Ali-imran ayat 190 diantaranya

(Mahmud Yunus, 1983):

1)

3)

4)

5)

Memakai Ilmu Linguistik bahasa Arab. Dalam penafsirannya mufasir
menggunakan ilmu linguistik untuk memahami kosa kata dalam ayat

tersebut, seperti pada lafadz “ci¥” (tanda-tanda), “wid’” (langit), dan
“g‘aﬂ\j” (bumi). Sub ilmu ini membantu dalam menjelaskan makna literal

dan konteks gramatikal ayat.

Menggunakan llmu Nahwu dan Sharaf. lImu tata bahasa (nahwu) dan sharaf
digunakan untuk memahami struktur kalimat dalam ayat tersebut,
termasuk fungsi kata-kata dalam susunan ayat untuk menyingkap makna
yang lebih mendalam.

Menggunakan lImu Balaghah. Pada penafsirannya digunakan ilmu balaghah
untuk memahami keidanhan bahasa Al-Qur’an dalam menyampaikan
makna ayat ini. Sub ilmu ini meliputi aspek ma’ani (makna), bayan
(penjelasan), dan badi’ (gaya bahasa), yang memperkuat pesan kekuasaan
Allah.

Menggunakan [Imu Kosmologi. Dalam penafsiran ayat ini membahas
tentang fenomena langit, dan pergantian siang dan malam, sehingga
mufasir dapat menggunakan ilmu tentang alam semesta untuk
menjelaskan ayat ini. llmu ini memberikan penjelasan rasional tentang
keajaiban ciptaan Allah.

Menggunakan llmu Teologi. Dalam penafsirannya mufasir menggunakan

sub ilmu ini untuk menegaskan bahwa tanda-tanda alam tersebut

1362



merupakan bukti kekuasaan dan keesaan Allah, sehingga memperkuat
akidah tauhid.
c. Al-Lawn

Setelah melakukan penelitian empirik terhadap kitab karya Buya Mahmud
Yunus, menurut peneliti ditemukan Al-Lawn atau ilmu yang mendominasi
digunakan oleh mufasir dalam menafsirkan QS. Al-Anbiya’ [21]: 30 diantaranya
yaitu ilmu linguistik, ilmu kosmologi, ilmu teologi dan ilmu sains modern
(Mahmud Yunus, 1983).

Kemudian, Al-Lawn atau ilmu yang mendominasi digunakan oleh mufasir
dalam menafsirkan QS. Fussilat [41]: 11-12 yaitu ilmu linguistik dan ilmu internal
ayat atau munasabah yakni munasabah antar ayat dengan ayat yang lain baik
ayat sebelum atau sesudahnya dalam surat yang berbeda (Mahmud Yunus,
1983).

Kemudian, Al-Lawn atau ilmu yang mendominasi digunakan oleh mufasir
dalam menafsirkan QS. Ali-Imran [3]: 190 yaitu ilmu kebahasaan yang meliputi
ilmu linguistik, ilmu nahwu dan sharaf dan juga ilmu balaghah (Mahmud Yunus,
1983).

d. Al-ittijah

Setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya Buya
Mahmud Yunus, menurut peneliti ditemukan Al-Ittijah atau mengidentifikasi arah
atau tujuan penafsiran. Dengan kata lain, Al-lttijah adalah ilmu yang terkait
dengan teologi yang sudah tersedia, menafsirkan surah Al-Anbiya’ ayat 30
diarahkan oleh penguatan keimanan kepada Allah melalui penegasan tauhid,
pembuktian mukjizat ilmiah, dan penggunaan argumen rasional. Tujuannya
adalah untuk menunjukkan bahwa alam semesta dan segala isinya adalah bukti
nyata kebesaran Allah, sehingga dapat menjadi sarana dakwah dan peningkatan
akidah bagi umat manusia (Mahmud Yunus, 1983).

Setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya Buya
Mahmud Yunus, menurut peneliti ditemukan Al-Ittijah atau mengidentifikasi arah
atau tujuan penafsiran. Dengan kata lain, Al-lttijah adalah ilmu yang terkait
dengan teologi yang sudah ada dalam menafsirkan QS. Fussilat [41]: 11-12 mufasir

mengarah pada penguatan tauhid, perenungan atas tanda-tanda kekuasaan

1363



Allah, penghambaan kepada-Nya, dan harmonisasi antara wahyu dan ilmu
pengetahuan. Dengan pendekatan ini, mufasir tidak hanya menjelaskan makna
literal ayat tetapi juga menggali makna teologis dan eksistensial yang relevan
untuk umat manusia (Mahmud Yunus, 1983).

Setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya Buya
Mahmud Yunus, menurut peneliti ditemukan Al-Ittijah atau mengidentifikasi arah
atau tujuan penafsiran. Dengan kata lain, Al-lttijah adalah ilmu yang terkait
dengan teologi yang sudah ada dalam menafsirkan QS. Ali-Imran [3]: 190
mencakup berbagai dimensi teologi, mulai dari tauhid, pendidikan iman,
penyucian jiwa, hingga integrasi sains dan wahyu. Semua ini menunjukkan bahwa
ayat ini memiliki tujuan utama untuk membimbing manusia agar mengenal dan
mengagungkan Allah melalui perenungan atas tanda-tanda kekuasaan-Nya di
alam semesta (Mahmud Yunus, 1983).

Jadi kesimpulannya, Buya Mahmud Yunus terkait penafsiran terutama
surat Al-Anbiya’ ayat 30, surat Fussilat ayat 11 dan 12 dan QS. Ali-Imran [3]: 190
lebih mengarah kepada ketauhidan dan teologi sains modern.

Mazhab dan Perbandingan

Setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya Buya
Mahmud Yunus, menurut peneliti ditemukan mazhab dalam kitab tersebut
cenderung Syafi’i terhadap fleksibilitas, sedangkan kitab tafsir Al-Furgan
mengedepankan pendekatan rasional dan independen. Keduanya memiliki peran
terhadap berkembangnya studi penafsiran di Indonesia dan juga memiliki
perbedaan tersendiri yaitu tafsir Al-Qur’an al-karim cocok pada pendidikan dasar
dan masyarakat umum. Sedangkan Tafsir Al-Furgan lebih relevan untuk kalangan
intelektual dan reformis yang menginginkan pendekatan lebih kritis terhadap
ajaran Islam.

Substansi Penafsiran
Gambaran Umum Tafsir Al-Qur’an Al-Karim

Buya Mahmud Yunus menggunakan manhaj ijmali pada kitabnya, yaitu
menafsirkan secara ringkas mulai awal (al-Fatihah) sampai terakhir (an-nas),
mengikuti susunan Mushaf Ustmani. Tafsir Buya Mahmud Yunus hanya

membahas poin-poin penting dari ayat (Endad Musaddad, 2007).

1364



Inisiasi penulisan tafsir monumental ini oleh Buya Mahmud Yunus dimulai
pada tahun 1922 Masehi, dengan berhasil diterbitkan pada tiga juz awal. Namun,
perjalanan intelektual beliau menuntutnya untuk menunda proyek ambisius ini
pada tahun 1924 Masehi guna memperdalam kajian Islam di Kairo, Mesir. Selama
masa studi di Al-Azhar, sebuah pencerahan mendasar diperoleh Buya Mahmud
Yunus, yakni legitimasi penerjemahan dan penafsiran Al-Qur’an dalam bahasa
selain Arab. Pemahaman ini membuka cakrawala baru bagi beliau,
memungkinkan akses yang lebih luas terhadap kitab suci bagi umat Islam non-
Arab. Sekembalinya dari Mesir pada tahun 1935 Masehi, Buya Mahmud Yunus
dengan semangat baru melanjutkan penulisan tafsir tersebut, kini dengan judul
resmi “Tafsir Al-Qur’an Karim”. Proses penerbitan pun dilakukan secara berkala,
yakni setiap dua bulan sekali, dengan bantuan Bakry yang turut serta
menerjemahkan juz ketujuh hingga kedelapan belas. Puncak pencapaian ini
diraih pada April 1938 Masehi, ketika seluruh 30 juz Al-Qur'an berhasil
diselesaikan dan disajikan kepada masyarakat (Mahmud Yunus, 1983).

Mahmud Yunus memandang tafsir sebagai jembatan epistemiologis antara
teks suci Al-Qur’an dengan realitas kehidupan umat. Dengan demikian, tafsir
tidak sekadar menjadi eksegesis teks, melainkan juga sebagai hermeneutika
praktis yang memfasilitasi internalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam konteks
sosiokultural yang dinamis. Tujuan utamanya adalah untuk menghadirkan Al-
Qur’an sebagai sumber inspirasi dan panduan hidup yang relevan bagi seluruh
lapisan masyarakat, sekaligus sebagai instrumen pedagogis yang efektif dalam
pembelajaran bahasa Arab (Tri Hermawan dkk., 2017).

Perbandingan Tafsir Karya Mahmud Yunus dengan Tafsir Karya Buya Ahmad
Hasan

Penafsiran surat Al-Anbiya’ ayat 30 pada Tafsir Al-Qur’an Karim serta Tafsir Al-
Furqan

Pada penafsiran QS. Al-Anbiya’ [21]: 30, kedua kitab tersebut menjelaskan
bahwa bumi berawal dari sebuah benda yang dikenal dengan nama matahari.
Matahari kemudian menyebar dan memunculkan benda-benda langit lainnya
termasuk bumi dan bulan. Tafsir Al-Qur’an Al-Karim menguraikan lebih lanjut

secara rinci proses penciptaan dan pemisahan benda-benda langit. Ungkapan

1365



“mereka telah menetapkan bahwa bumi dan bintang-bintang yang beredar
semuanya berasal dari matahari, kemudian terlempar darinya” menyiratkan
bahwa benda yang dikenal sebagai matahari meledak, menyebabkan benda-
benda lain muncul. Benda-benda ini berputar pada porosnya dalam kaitannya
dengan benda yang besar seperti matahari atau bintang baru, dan benda yang
lebih ringan mebentuk bumi dan planet-planet (Mersi Hendra, 2020). Menurut
hipotesis dentuman besar alam semesta bermula dari sebuah titik padat yang
memadat. Titik ini kemudian mengembang dan meletus dengan cepat,
membentuk struktur benda-benda langit yang kita amati saat ini, termasuk
galaksi, bintang dan planet (Rachel Keranen, 2016).

Penafsiran “kemudian beredar mengelilingi matahari dan porosnya,
sedangkan bulan berasal dari bumi.” Ketika bumi belum membeku dan berputar
sangat cepat pada porosnya, bulan terpisah darinya.” Hal ini mengindikasikan
bahwa planet-planet yang mengelilingi matahari (dengan rotasi yang sangat
cepat) pada akhirnya berpisah menjadi beberapa bagian untuk membentuk
entitas sekunder. Buya Mahmud Yunus menyebut benda sekunder tersebut
sebagai “bulan”. Secara ilmiah, hal ini konsisten dengan salah satu teori hipotesis
big bang, yang menyatakan bahwa segmentasi inti atom akan terpecah karena
gaya sentrifugal (gaya yang menjauh dari sumbu rotasi) ketika gaya tersebut
melebihi gaya tekanannya (Burago Sergey Georgievich, 2017).

Tafsir Al-Furgan memberikan gambaran singkat tentang asal usul
pembagian langit, matahari, dan bumi. Penafsiran “menurut dugaan para ahli
astronomi, bahwa dunia kita yang tersusun matahari, beberapa bumi, dan
beberapa bulan, berasal dari satu benda, yaitu matahari” mengindikasikan
bahwa Buya Ahmad Hassan menjelaskan keselarasan pendapat para ahli
astronomi tentang alam semesta yang memiliki matahari, banyak planet, dan
banyak bulan yang muncul dari satu benda, yaitu matahari. Penafsiran “dari
matahari dipisahkan beberapa bagian, yakni bumi, dipisahkan satu bagian, yang
dikenal sebagai bulan.” Bumi yang dipisahkan matahari, untungnya, memiliki
bulan, satu atau lebih.” Menyatakan bahwa potongan-potongan yang dipisahkan

dari matahari menciptakan benda-benda angkasa, salah satunya adalah planet

1366



kita bumi. Selain itu, ada bagian dari planet ini yang dikenal sebagai bulan (Akmad
Bazith, 2020).

Teori Buya Ahmad Hassan kurang menjelaskan bagaimana benda-benda
langit terbelah. Kata penting dalam perbedaan yang cukup besar ini adalah
“terus menerus” memisahkan benda-benda langit. Berbeda dengan Buya
Mahmud Yunus yang menyatakan bahwa benda-benda langit terpisah secara
terus-menerus karena adanya rotasi yang cepat. Revolusi tersebut menyebabkan
sebagian benda langit terpecah menjadi benda-benda yang lebih kecil dan
seterusnya (Muhammad Rifqi Athallah, 2024).

. Penafsiran QS. Fussilat [41]: 11-12 dalam Tafsir Al-Qur’an Karim dan Tafsir Al
Furqan

Tafsir Al-Qur’an Karim dan Tafsir Al-Furgan memberikan penjelasan yang
luas tentang QS. Fussilat [41]: 11 dengan menjelaskan pembentukan langit dan
isinya, yang berawal dari “asap”. Tafsir Al-Qur’an Karim menerjemahkan “asap
atas “nebula”, sementara Al-Furgan memahaminya sebagai “hembusan atau
semburan dari matahari, dan bisa juga selain itu.” Menurut QS. Fussilat [41]: 12,
Tafsir Al-Qur’an Karim dan Al Furgan sama-sama menafsirkan dan menjelaskan
proses kejadian langit dan isinya. Keduanya menyebutkan bahwa tujuh tingkat
langit berasal dari “asap” seperti yang ditunjukkan dalam ayat 11 (Muhammad
Rifqi Athallah, 2024).

Tafsir Al-Qur’an Karim, Buya Mahmud Yunus menafsirkan ayat ke 11
menyebut “asap” sebagai “nebula”. Sementara itu, Al-Furgan karya Buya Ahmad
Hassan tak secara tegas menjelaskan jenis gas yang membentuk langit atau
isinya, namun penafsirannya mengarah pada benda yang dikenal sebagai
“nebula”. Menurut NASA, nebula adalah kumpulan awal raksasa di ruang
angkasa tersusun debu serta gas lalu dipancarkan oleh ledakan bintang-bintang
yang telah mati. Debu dan gas tersebut menghasilkan daerah yang sangat panas,
yang menjadi titik awal pembemtukan bintang baru. Menurut QS. Fussilat [41]:
11, Buya Mahmud Yunus pada Tafsir Al-Qur’an Karim memberikan materi yang
lebih instruktif dan berorientasi pada sains dibandingkan dengan Buya Ahmad

Hasan pada Al-Furgan (Muhammad Rifqgi Athallah, 2024).

1367



Dalam QS. Fussilat [41]: 12, penafsiran “tujuh lapis langit” Tafsir Al-Qur’an
Karim tak sepenuhnya diekplorasi secara informatif, Buya Mahmud Yunus hanya
menyatakan “adapun penciptaan tujuh lapis langit itu maka dalam dua hari
(masa) pula”. Sementara itu, Buya Ahmad Hassan menafsirkannya dengan lebih
informatif, dengan membandingkan “tujuh lapis langit” dengan bumi (planet)
yang mengelilingi matahari atau tujuh alam (tata surya) yang masing-masing
memiliki mataharinya sendiri (Muhammad Rifqi Athallah, 2024).

Selain itu, pemahaman tentang “dua masa”. Tafsir Al-Qur’an Karim, Buya
Mahmud Yunus mengenai dua periode penciptaan langit dan isinya, yang muncul
dari ‘“asap” yang terjadi selama dua kali. Buya Mahmud Yunus
menerjemahkannya dengan merinci masing-masing dari dua periode tersebut:
Ketika ia terpisah oleh matahari (masih berupa gas yang menyala). Kemudian
ketika dingin layaknya bumi. Gagasan ini konsisten dengan hipotesis nebula, yang
menyatakan bahwa gas-gas mendingin untuk membentuk benda langit.
Sementara itu, Buya Ahmad Hassan hanya menerjemahkan frasa “dua periode”
sebagai “dua hari bisa jadi seperti hari kita atau dua periode”. Buya Ahmad
Hassan tidak menjelaskan lebih lanjut mengenai “dua masa” yang dimaksud
dalam tafsirnya (Muhammad Rifqi Athallah, 2024).

Penafsiran QS. Ali-lmran [3]: 190 ] Tafsir Al-Qur’an Karim dan Tafsir Al-Furgan

Baik Tafsir Al-Qur’an Karim maupun Tafsir Al-Furgan tidak memberikan
materi ilmiah yang memadai untuk penafsiran mereka terhadap ayat ini.
Penafsiran tentang “bergantinya siang dan malam” tidak memaparkan informasi
yang memadai mengenai gaya ilmiah. Buya Mahmud Yunus hanya menjelaskan
perkara ini dengan menafsirkan pergantian siang dan malam sebagai simbol
kekuatan Allah, “realitas kekuasaan Allah terhadap orang yang berakal”. Tafsir
Buya Ahmad Hassan hanya menjelaskan dengan metode yang sama dengan Buya
Mahmud Yunus, yaitu dengan memahami bahwa bergantinya siang dan malam

adalah kekuasaan-Nya” (Muhammad Rifqi Athallah, 2024).

D. Diskusi

1.

Penafsiran Kauniyah Tafsir Al-Qur’an Karim Buya Mahmud Yunus

a. Penafsiran surat Al-Anbiya’ ayat 30 Tafsir Al-Qur’an Karim

Allah berfirman:

1368



Ol Yo 2 58 98 STal o Wl il sy WS G35 opatdr 81 138 0 5

Ayat ini mengindikasikan adanya singularitas kosmik awal di mana seluruh

materi alam semesta, termasuk langit dan bumi, berada dalam keadaan terpadu.

Proses kosmogoni yang digambarkan Al-Qur’an ini menemukan resonansi dengan

teori-teori fisika modern mengenai Big Bang. Pemecahan singularitas ini

melahirkan berbagai entitas celestial seperti matahari, planet, dan bulan melalui

mekanisme fisika yang kompleks. Buya Mahmud Yunus menghubungkan

fenomena ini dengan hipotesis pembentukan tata surya yang melibatkan proses
akresi dan diferensiasi material (Mahmud Yunus, 1983).

b. Penafsiran QS. Fussilat [41]: 11-12
Allah berfirman:
FH5 AH G R s Ghalh ) Gl W6 S 5T e L 25 G QU SIS (g Wt J) s £

VY ol 5 A G5 ks Alial W SLS i U ST 6

Ayat ini menggambarkan tahap awal penciptaan alam semesta di mana
materi primordial dalam keadaan amorf dan belum terstruktur. Allah SWT
kemudian memberikan perintah kepada langit dan bumi untuk membentuk alam
semesta yang terorganisir. Proses penciptaan tujuh langit dalam waktu yang
singkat menunjukkan kekuasaan Allah yang mutlak. Langit yang terdekat dengan
bumi dihiasi bintang-bintang sebagai tanda keindahan dan keagungan ciptaan-
Nya (Mahmud Yunus, 1983).

Buya Mahmud Yunus mengintegrasikan kosmologi Al-Qur’an dengan
pengetahuan astronomi kontemporer. Beliau mengaitkan konsep “asap” dalam
ayat dengan fenomena nebula, menunjukkan pemahaman yang mendalam
tentang asal-usul alam semesta. Perintah Allah kepada langit dan bumi
diinterpretasikan sebagai sebuah prinsip fundamental dalam kosmos, yaitu
ketaatan universal terhadap hukum-hukum alam. Kontras dengan ketaatan
mutlak langit dan bumi, manusia seringkali menunjukkan ketidakpatuhan
terhadap hukum-hukum alam dan moral. Konsep tujuh lapis langit dapat dimaknai
sebagai representasi hierarki kosmik atau dimensi spiritual yang melampaui

pemahaman manusia (Mahmud Yunus, 1983).

1369



C.

2.

Penafsiran QS. Ali-lmran ayat 190

Allah berfirman:

VA S 45 Y ey B oslsg o cptd gl G 8y

Fenomena kosmogoni, seperti penciptaan langit dan bumi serta siklus
pergantian siang dan malam, merupakan manifestasi nyata dari kekuasaan ilahiah
bagi mereka yang memiliki kecerdasan intelektual untuk merenunginya (Mahmud
Yunus, 1983).

Pendapat Para Ulama terhadap penafiran Buya Mahmud Yunus

Kedua tokoh, M. Quraish Shihab dan Az-Zarkasyi, sepakat menempatkan
tafsir Al-Qur’an dalam konteks yang relevan dengan kehidupan manusia. Shihab,
dengan pendekatan sosiologisnya, menekankan pentingnya menhubungkan teks
suci dengan dinamika sosial masyarakat. la mengadvokasi tafsir yang tidak hanya
mendalam secara akademis, tetapi juga fungsional dalam kehidupan sehari-hari
(M. Quraish Shihab, 2013). Senada dengan Shihab, Az-Zarkasyi juga
menggarisbawahi aspek ilmiah dan praktis dalam penafsiran Al-Qur’an. Bagi
keduanya, tafsir bukan sekadar eksegesis teks, melainkan juga interpretasi yang
mampu mengungkap makna-makna tersirat dibalik teks, melampaui arti literalnya
(Mumtazah Al’llmah dkk., 2023).

Salah satu keunggulan utama Tafsir Al-Qur’an Karim terletak pada
kemampuannya menghadirkan terjemahan Al-Qur’an yang lebih kontemporer dan
mudah dipahami oleh pembaca masa kini. Dengan mengadopsi perkembangan
bahasa Indonesia terkini, tafsir ini berhasil menjembatani kesenjangan antara teks
suci dan pemahaman kontekstual pembaca. Selain itu, penyajian ayat-ayat Al-
Qur’an yang paralel dan berhadapan memungkinkan pembaca dengan mudah
mengidentifikasi jumlah ayat serta terjemahan secara simultan. Penjelasan tafsir
yang terintegrasi dengan teks ayat utama juga memperkaya pengalaman
pembaca, memungkinkan mereka untuk menggali makna yang lebih mendalam
tanpa harus berpindah-pindah halaman. Pendekatan ini tidak hanya memudahkan
proses pembelajaran, tetapi juga mendorong pemahaman yang lebih

komprehensif terhadap kandungan Al-Qur’an (M. Amaruddin & Amursid, 2023).

1370



Keterbatasan pengetahuan Buya Mahmud Yunus dalam bidang tafsir
interpretatif membatasi kedalaman analisis yang dapat ia berikan dalam tafsirnya,
Akibatnya, tafsir ini lebih bersifat deskriptif dan kurang mampu menggali makna-
makna tersirat dalam ayat-ayat Al-Qur’an (Mumtazah Al ’llmah dkk., 2023).

E. Kesimpulan

Dengan pendekatan holistik, Buya Mahmud Yunus dalam tafsirnya berhasil
menyinergikan kosmologi Al-Qur’an dengan temuan-temuan ilmiah kontemporer.
Melalui interpretasi yang inovatif, beliau telah membangun jembatan antara wahyu
ilahi dan rasionalitas ilmiah, sehingga tafsirnya menjadi rujukan penting bagi kalangan
intelektual muslim yang ingin mendalami harmoni antara iman dan ilmu pengetahuan.

Dengan mengintegrasikan kosmologi modern, seperti teori Big Bang dan
hipotesis nebula, Buya Mahmud Yunus menghadirkan perspektif interdisipliner yang
memperkaya ayat-ayat Al-Qur’an. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat koherensi
antara wahyu dan penemuan ilmiah, tetapi juga menyajikan tafsir yang relevan dan
aplikatif bagi konteks kehidupan kontemporer. Melalui pendekatan ini, Buya Mahmud
Yunus berhasil menjembatani kesenjangan antara pengetahuan agama dan sains,
menawarkan pemahaman yang lebih komprehensif tentang alam semesta dan posisi
manusia di dalamnya.

F. Saran

Sebagai pengembangan dari penelitian ini, disarankan agar kajian tafsir ilmiah
terhadap penafsiran dalam Tafsir Al-Qur’an Karim Buya Mahmud Yunus lebih lanjut
dieksplorasi dan dikomparasikan dengan tafsir-tafsir ilmiah kontemporer lainnya. Hal
ini akan memperkaya wawasan dalam memahami relevansi tafsir tradisional terhadap
perkembangan ilmu modern. Selain itu, penting untuk mendorong generasi muda,
khususnya kalangan akademisi dan cendekiawan muslim, untuk lebih mendalami
pendekatan kontekstual dalam studi Al-Qur’an sehingga dapat memberikan kontribusi

nyata dalam menjawab berbagai tantangan zaman dan isu-isu keilmuan kontemporer.

1371



G. Lampiran

o a1as SAA

e

Teh ying B, ot (4 B R (g

7. (Yems) wanporssg yioy

ada ek
Caba, g e ol (g shon sk,

3t S

it

S HIEIWED. v
0 GHAATAN

.
Deumal i el ks (s el yeng lnde
P putns

9 Kunshankh A ks ks ke (ko) sk
Yang meacipakan b dal don har (ot i)
e b adukan bughys beberape sebuin? Dalah
Tiln st ‘s

10 Du atekan Shucs guing gning Sutsnys
i ket brkat hepadiny (dengen emamich

o
CSBIGEIN
b AR

.

makananiys duum coget A (gt mam), oy
{atuk avban) b o g yong bty

188 Jangarlah englau kin mereka yang berssita
i atas perbastaniya an wuka dipuj ang dengan
sty yang bukan mereka perbant, paganlah eng-
Ko ki mereka it akan lepas dart skman; dan
wntsk mereka s azab yang pedih.

189 Bagt Alih kerjsan langt éon bumi, dae
Allab Mabs biam atas tap wmat

EERAGES
ISR
e o
DAL

32 5m
BiabR

Sty

24 41 AS- SAJDAN 705

11, Kemadin O (408 mevyeng s, OB SESBSTIDIED 0
POt (vl oy onc vy Bbengipesy
o i o ke gy . BEGESEG
e o
ye. harmi datang deagn parss 09!.“@

ogre oot aie

13, M mereka berpuling Rtk Ak bert - g BSOS v
ottt 27l P X AR
14 Ketika datang hepade mereha beberaps sl 7 Ry
e e g s e e YIS
S e

SRR ik

i
15 Adupn () ‘A, ks vk womong ARCSRITBETEL 0

&k b e s .

Supakah yany teriebih hunt durt pade kas?

GHHERGEH
Tuds-

et (k) b Ak . LSS S S
enptkan mertla Wb wngit

T du o
mereka’ Dan mercka ity memyunghal ayst ayet Koo 0:'“_@”
—_— S

e e Ly ey S——
Ty

A ) e, v s b o e b . sy Dis gt st
(R e g e 4o s k7 e benar 3 e i 0 ha

e 7 atuctan
ko dengan rehen N et e Tt Abien (13100

@ 3ALIIMRAN St

91 Yt o2 g gt Ak ks SEGOTAGIw

berdi, dan waktu berbaring; dan mereks seee, 902 WEZ IS
memkickan kejadiaa langt dan bumi, (ambid ber- s e ]

 Ya Tuban kare, bukaniah Enghas jodian ot (65 3SR EC 20 0

pelibarakaciah kami dar) skaman reraka. S AP0

oI55
192 Yo Tubas . o sope v 53856y A3 AT

20
telsh Enghau hinakao; dam tak ada penclong bag W&;{f
onng2
elah

.'f)ﬂﬂ;‘“lfu'ém.\\r

o e i T N, BSSHNNS
h-n-n-n-—?:zmuk & pRegaas
<194 Ya Tuban ko berikaniah kepada kamiaps Y3 2454155 2T

a2 P
Engkau dan janganish Engkau Binakan kami pada hart w;ﬂ;}
Kiamat, sesungguhnys Enghas tiads memusgini jan-

ber'amal Giastara kamu, baik baki2 ates perempuan, ARG
wiengsh fame dul yaag bin (wbangm). Maka 77 = P
orang? yung hidnh dan G dari neprioys, g 3 RS0 000
dimkiti dalam jplanku (g Ku) dan merels g B
berperang dan tecbum, sesaggubays Ak s 3
Kan segals Keslabunnys din Aks masskhan mereka DY
krdalam wegs yang mengal s mogs dibawahnys.

whopi pahal dar sl Alah; dan Alah dimiye 5, 1% AV o ST
pahals

g i OB

1372



470 21 AL-ANBIYAAK Juz 17

. s .
30. Tiadaksh orang? Kafs mengetahui, bahwa  S23eNEAGIS LIS -
beberapa langit dan bumi adalah keduanya bertaut rm‘g\gfcg" X5
lalu Kami ? Kami jadi- g
kan tiap2 sesusty yang hidup dari sir. Tiadakah >CE G55 mu‘t\‘-
mereka percaya? o U.'n'iﬁ-’"
31. Kami jadikan dimuka bumi (sunung2) yang 25 (2135 31855

tegak kokoh, supaya jangan dia ber-gerak2 bermama PR P e ——-f
mereka; dan Kami adakan jalan2 yang luas diatasnya, \’L"'L"-*u‘* Aé

mereka ’ Oas’\)w" L”
32. Kami jadiksn langit, sebagai atap yang terpeli- 31@%@\\35-"

hara (tiada roboh). tetapi mereka berpaling dari pada
ayat2nya (dalil2nya) m “

33. Dia yang menjadikan malam dan siang, mata- ﬁﬂm@m‘;‘;ﬂ
:L;::yl:n; Masing2nya beredar difalak (ditempat oéﬁ{ﬁ-;! rj’-‘lhs

34. Bukanlah Kami jadikan manusia sebelum m:"\b M-“

engkau, yang kekal abadi. Sebab itu jika engkau mati, o rvl! u"- < -0z

adakah mereka akan kekal abadi? C

Keterangan ayat 30 hal. 470.

Tiadakah orang-orang Kafr itu memperhatikan. baliwa beberaps langit dan bumi ity mulsmulanya
bertaut (sebuah). kemudian it Kami ceraikan keduanys

Artinys beberapa langit itu ialah yang distas kepals kits, umpamanys matahari, bintang-bintang
beredas dan bulan. Maks semuanya ity beseria bumi ini dabulunys sebush, kemudian diceraikan Allah
antars sty dengan yang lain. Dengan jalan demikian itu terjadilah matahari, bintang-bintang beredar,
bumi dan bulan.

Keadsan ini bersesusian bemar dengan pendapat shli Falsk modern sckarang. Mereka telah
menetapkan. bahwa bumi ini dan bintang bintang beredar semuanya berasal dari matahari, kemudian ia
terpelanting (tercerai) dari padanya. labu beredar keliing matahari dan kebling sumbunya. sedang bulan
ity asaunya dari bumi Wakiu bumi ini belum menjadi beku. sedang ia berputar keliling sumbunya dengan
amat kencang, lalu terpelanting (1ercerai) bulan dari padanya, lantas berputar keliling bumi dan kelibing
sumbunys. Jadi semuanya it aminys sbush, kemudian berceral antars sty dengan yang lain.
sebagaimana kita Bhat sekarang ini.

inilah puls sebush mu Jizar Ouu.-b-mm-mhhnhhl-hr-—-ﬂan

‘mendapat
rengemhuan Falak modern ini? Tentu dari pada Allsh semata mata, yaits dongan wahyu darl padaNya.
Sukan dengan belaju: atau berstudi. karena ia seorang yang ummi (buta huruf).

1373



DAFTAR PUSTAKA

Akmad Bazith. (2020). Metodologi Tafsir Al-Furgan Tafsir Qur'an (Membaca Karya A.
Hassan 1887-1958). ELJOUR: Education and Learning Journal, Vol 1(1), 19-33.
http://dx.doi.org/10.33096/eljour.v1i1.34

Andi Rosa. (2015). Tafsir Kontemporer Metode dan Orientasi Modern dari Para Ahli dalam
Mendafsirkan ayat Al-Qur’an. DepdikbudBanten Press JI. Syekh Nawawi al-Bantani
42118 Telp/fax. (0254) 200019, 201700.

Andi Rosa, & Muhamad Shoheh. (2023). Budaya Literasi Sosiologi Teks Agama
Kontemporer: Studi Terhadap Tafsir Al-Qur’an Tematik Bidang Sosiologi di
Indonesia. ICoLIS 2023: International Conference on Social, Literacy, Art, History,
Library and Information Science, 19.

Andi Rosa, & Muhamad Shoheh. (2024). Literacy Culture About Sociology of Contemporary
Religious Texts: A Study of Interpretation of The Quran in Indonesia. ICoLIS: The
First Annual International Conference on Social, Literacy, Art, History, Library and
Information Science, 422-436. https://doi.org/10.18502/kss.v9i12.15870

Arif Iman Mauliddin. (2018). Unsur Lokal Dalam Tafsir Al-Qur’an Karim Karya Mahmud Yunus
[Skripsi]. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Burago Sergey Georgievich. (2017). About the Theory of the Big Bang. 5.

Endad Musaddad. (2007). Metode Tafsir Mahmud Yunus. Al-Fath, Vol 1(1), 34—46.

Iskandar. (2010). Tafsir Quran Karim Karya Mahmud Yunus; Kajian Atas Karya Tafsir
Nusantara. Jurnal Suhuf, Vol 3(1), 11.

Khadher Ahmad, Khairuddin Mawardi, Amin Maulana Maksum, Sedek Ariffin, & Mustafa
Abdullah. (2012). Ketokohan Mahmud Yunus Dalam Bidang Tafsir Al-Qur’an: Kajian
Terhadap Kitab Tafsir Al-Qur’an Al-Karim. Proceedings: The 2nd Annual International
Qur’anic Conference, 195-211.

M. Amaruddin, & Amursid. (2023). Studi Tafsir Al-Qur’an Al-Karim Karya Mahmud Yunus.
Syahadah, Vol 3(1), 11.

M. Quraish Shihab. (1992). Membumikan Al-Qur’an. Mizan.

M. Quraish Shihab. (2013). Kaidah Tafsir. Lentera Hati.

Mahmud Yunus. (1983). Tafsir Al-Qur’an Al-Karim. PT. Hidakarya Agung.

Matsna Afwi Nadia. (2023). Epistemologi Tafsir Qur’an Karim Karya Mahmud Yunus.
TANZIL: Jurnal Studi Al-Qur’an, Vol 5(2), 113-130.

Mersi Hendra. (2020). Konsep Penciptaan Bumi Dalam Al-Qur’an (Studi Terhadap QS. Al-
Anbiya’ [21]: 30) Menurut Hamka Dalam Tafsir Al-Azhar. Jurnal Tafsere, Vol 8(2),
108-137. https://doi.org[10.24252/jt.v8i2.20400

Mohammad Herry, Imamsobar, Mursali, & Edo Abdullah. (2006). Tokoh -Tokoh Islam yang
Berpengaruh Abad 20. Gema Insani.

Muhammad Rifqgi Athallah. (2024). Corak Sains Pada Tafsir Indonesia: Studi Komparatif
Terhadap Tafsir Qur’an Karim dan Tafsir Al-Furqan [Skripsi]. Universitas Islam Negeri
Syarif Hidayatullah.

Mumtazah Al’llmah, Salamah Noorhidayati, Ahmad Saddad, Siti Marpuah, & Husnul Amira.
(2023). Pendidikan Karakter dalam Surah Al-Hujurat: Telaah Penafsiran Mahmud
Yunus dalam Tafsir Al-Karim. Jurnal Semiotika - Q Kajian [Imu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol

3(2), 256-272.

1374



Mursalim. (2012). Tafsir Al-Qur’an Al-Karim Karya MUI Sul-Sel. Jurnal AL-Ulum, Vol 12(1), 141-
174.

Nashruddin Baidan. (2005). Metodologi Penafsiran Al-Qur’an. Pustaka Pelajar.

Nashruddin Baidan, & Erwati Aziz. (2019). Perkembangan Tafsir Al-Qur’an di Asia Tenggara.
Pustaka Pelajar.

Rachel Keranen. (2016). The Big Bang Theory and Light Spectra. Cavendish Square
Publishing.

Saiful Amin Ghofur. (2008). Profil Para Mufasir Al-Qur’an. Pustaka Insan Madani.

Tri Hermawan, Putri Rafa Salihah, & Muhammad Hafizh. (2017). The Concept of Women’s
Dress in Tafsir Nusantara: A Comparative Study of Four Indonesian Exegeses.
Ulumuna, 21(2), 370-390. https://doi.org/10.20414/ujis.v21i2.278.

1375



