
 
    

 
e-ISSN: 2988-6287  

 
 

1352 

PENAFSIRAN BUYA MAHMUD YUNUS (1361-1899) TERHADAP AYAT 
KAUNIYAH DALAM TAFSIR AL-QUR’AN AL-KARIM 

 
Arya Chandra Argadinata1, Ahmad Rifai2, Andi Rosa3 

Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 
e-mail: aryachandraargadinata2610@gmail.com, mujahidhmas@gmail.com, 

andirosa2025@gmail.com. 
 

Abstrak 
Penelitian ini membahas metodologi tafsir Buya Mahmud Yunus mengenai fenomena alam 
pada Tafsir Al-Qur’an Al-Karim. Metodologi tafsir yang diterapkan melibatkan analisis 
berbasis sosial dan ilmiah dengan corak pendekatan modern. Melalui tafsir ini, Buya 
Mahmud Yunus mencoba mengaitkan pemahaman ilmiah modern, seperti teori Big Bang 
dengan ayat-ayat yang menjelaskan fenomena penciptaan alam. Dengan mengedepankan 
keterbukaan terhadap perkembangan ilmu pengetahuan, tafsirnya memberikan wawasan 
yang lebih mendalam tentang hubungan sains dan wahyu, sekaligus memadukan konteks 
sosial budaya lokal. Penelitian ini menyoroti bagaimana penafsiran Buya Mahmud Yunus 
tidak hanya menyampaikan makna literal tetapi juga memadukan nilai-nilai edukatif bagi 
pelajar dan masyarakat umum dalam menelaah Al-Qur’an dalam bentuk sederhana dan 
kontekstual. 
Kata Kunci: Ayat-ayat Kauniyah, Big Bang, Buya Mahmud Yunus, Al-Qur’an Al-Karim 

 
Abstract 

This study discusses the methodology of Buya Mahmud Yunus' interpretation of natural 
phenomena in the Tafsir Al-Qur'an Al-Karim. The interpreted methodology applied 
involves social and scientific-based analysis with a modern approach. Through this 
interpretation, Buya Mahmud Yunus tries to relate modern scientific understanding, such 
as the Big Bang theory with verses that explain the phenomenon of natural creation. By 
prioritizing openness to the development of science, his interpretation provides a deeper 
insight into the relationship between science and revelation, as well as integrating the local 
socio-cultural context. This research highlights how Buya Mahmud Yunus's interpretation 
not only conveys literal meaning but also combines educational values for students and 
the general public in studying the Qur'an in a simple and contextual form. 
Keywords: Kauniyah Verses, Big Bang, Buya Mahmud Yunus, Al-Qur’an Al-Karim. 

 
A. Pendahuluan 

1. Karakteristik Kitab Karya Buya Mahmud Yunus 

Al-Qur’an sebagai teks suci, memiliki keunikan struktural dan metodologis yang 

kompleks dalam proses penerjemahan dan penyusunannya, (Iskandar, 2010) Salah 

satu ciri khas terjemahan Al-Qur’an adalah format paralelnya, (Khadher Ahmad 

dkk., 2012) di mana teks Arab asli disandingkan dengan terjemahannya dalam 

HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 
Vol. 2 No. 6 Desember 2024, hal. 1352-1375

mailto:mujahidhmas@gmail.com


1353 
 

bahasa yang berbeda. Selain itu, penyusunan terjemahan juga memperhatikan 

urutan yang sistematis, baik dalam konteks internal surah maupun dalam 

keseluruhan mushaf. Sebagai contoh, terjemahan Al-Qur’an karya Mahmud Yunus 

menampilkan struktur yang terorganisir dengan baik. Dari total halaman, sebagian 

besar dialokasikan untuk teks terjemahan, sementara sisanya digunakan untuk 

unsur-unsur parateks seperti daftar isi, indeks dan ringkasan tematik. Ringkasan 

tematik ini mencakup berbagai aspek kehidupan, mulai dari hukum dan etika 

hingga sains dan sejarah, yang menunjukkan upaya komprehensif dalam 

menyajikan pesan Al-Qur’an (Iskandar, 2010). 

Penerjemahan ayat-ayat Al-Qur’an dan penyediaan glosarium istilah 

keagamaan merupakan dua komponen utama dalam karya Buya Mahmud Yunus. 

Sekitar 60% dari teksnya merupakan terjemahan langsung, dengan pendekatan 

literal sebagai metode utama. Terjemahan yang sangat harfiah diberi penanda 

khusus, sementara catatan kaki digunakan untuk menjelaskan makna yang lebih 

dalam. Dalam menerjemahkan, ia sangat memperhatikan aspek leksikal dan 

semantik, dengan penekanan pada pemahaman makna kata atau frasa dalam 

konteks bahasa Arab klasik (Arif Iman Mauliddin, 2018). 

Bagian penutup dari karya ini menyajikan sebuah sintesis komprehensif atas 

seluruh ajaran Al-Qur’an. Bab khusus yang bertajuk ‘Kesimpulan Al-Qur’an’ dengan 

eksistensi 32 halaman ini menelusuri beragam spektrum tematik, mulai dari hukum 

Islam yang mendasar hingga isu-isu kontemporer seperti ekonomi dan ilmu 

pengetahuan. Tujuan utama dari bagian ini adalah untuk memberikan panduan 

yang mendalam bagi pembaca yang berkeinginan untuk menggali lebih jauh tema-

tema sentral dalam Al-Qur’an (Matsna Afwi Nadia, 2023). 

2. Biografi Buya Mahmud Yunus 

Mahmud Yunus, seorang ulama terkemuka asal Minangkabau, dilahirkan pada 

10 Februari 1899 di desa Sungayang, Batusangkar. Kelahirannya bertepatan 

dengan tanggal 30 Ramadhan 1316 Hijriah. Beliau merupakan putra dari Yunus bin 

Incek, seorang guru agama yang juga berprofesi sebagai petani. Ibundanya, 

Hafshah binti Imam Samiun, berasal dari keturunan keluarga ulama, dengan kakek 

buyut yang merupakan pendiri surau di daerah tersebut. Mahmud Yunus tumbuh 

dalam lingkungan keluarga yang sangat religius dan erat dengan tradisi keislaman 



1354 
 

Minangkabau. Sejak usia dini, beliau telah digembleng untuk mendalami ilm agama 

oleh sang kakek. Sebagai anak tunggal laki-laki, seluruh perhatian keluarga 

tercurah kepadanya. Sepanjang hidupnya, beliau menikah sebanyak lima kali dan 

dikaruniani delapan belas orang anak (Saiful Amin Ghofur, 2008). 

Ayah Mahmud Yunus berasal dari suku Mandaling dan mengajar di sebuah 

surau dan juga menyandang gelar Imam Nagari. Selain itu, ia adalah seorang petani 

yang bekerja setiap hari. Ibunya tidak berpendidikan karena tidak pernah 

mengenyam pendidikan di lingkungannya, dikenal sebagai Posa oleh suku 

Chaniago, dan menenun kain tradisional Minangkabau (Arif Iman Mauliddin, 2018). 

Mahmud Yunus mulai belajar Al-Qur’an dari kakeknya. Dia adalah satu-satunya 

anak laki-laki di keluarganya. Mahmud Yunus memiliki lima istri dan delapan belas 

anak. Kesehatan Buya Mahmud Yunus memburuk pada awal tahun 1970an, dan ia 

menghabiskan waktu keluar masuk rumah sakit hingga meninggal pada tahun 1982 

(Mohammad Herry dkk., 2006). 

Mahmud Yunus telah mendedikasikan hidupnya sejak kecil untuk mendalami 

ajaran Islam. Pendidikan formalnya dimulai pada tahun 1906 M di bawah didikan 

sang kakek, yang membekali dirinya dengan dasar-dasar keimanan yang kuat. 

Keinginannya untuk terus menggali ilmu pengetahuan Islam yang lebih luas 

membawanya bergabung dengan madrasah yang didirikan oleh tokoh pembaharu 

Islam Minangkabau. Bakat pedagogisnya yang luar biasa terlihat sejak usia remaja, 

ketika ia dipercaya untuk mengajar kitab-kitab klasik kepada para santri. Perjalanan 

intelektualnya mencapai puncaknya ketika ia melanjutkan studi ke Universitas Al-

Azhar Kairo. Setelah menyelesaikan pendidikan tinggi di sana, ia kembali ke tanah 

air dengan membawa misi untuk menyebarkan ilmu pengetahuan yang ia peroleh 

(Nashruddin Baidan & Erwati Aziz, 2019). 

Sebagai seorang pionir pendidikan Islam di Indonesia, Buya Mahmud Yunus 

telah menorehkan jejak sejarah dengan mendirikan dan memimpin sejumlah 

lembaga pendidikan tinggi Islam pada awal abad ke-20. Beliau menginisiasi 

berdirinya Al-Jami’ah Al-Islamiyah di Sungayang dan Normal Islam di Padang pada 

tahun 1931, kemudian melanjutkan kiprahnya dengan memimpin Sekolah Islam 

Tinggi di Padang. Lebih lanjut, beliau juga berperan penting dalam penelitian 

Akademi Dinas Ilmu Agama (ADIA) dan menjabat sebagai dekan pada lembaga 



1355 
 

tersebut. Puncak karier akademiknya ditandai dengan pengangkatan beliau 

sebagai Dekan Fakultas Tarbiyah UIN Syarif Hidayatullah Jakarta dan kemudian 

sebagai Rektor IAIN Imam Bonjol Padang. Kontribusi intelektual Buya Mahmud 

Yunus tidak hanya mencakup kajian-kajian mendalam dalam berbagai disiplin ilmu 

Islam, seperti tafsir, fikih, dan akhlak. Karya monumental beliau, Tafsir Al-Qur’an 

Al-Karim yang diterbitkan pada tahun 1938, menjadi bukti nyata dari kedalaman 

pemahaman beliau terhadap kitab suci (Mursalim, 2012). 

Yunus melihat tafsirnya sebagai sebuah instrumen pendidikan yang efektif. 

Beliau bermaksud untuk menyederhanakan pemahaman terhadap ayat-ayat suci, 

sehingga pesan-pesan Al-Qur’an dapat dengan mudah diakses dan diinternalisasi 

oleh berbagai kalangan, baik mereka yang masih dalam tahap pembelajaran 

maupun mereka yang ingin memperdalam kajian Islam. Dengan demikian, tafsir ini 

tidak hanya berfungsi sebagai sumber rujukan, tetapi juga sebagai alat untuk 

membudayakan nilai-nilai Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari (Tri Hermawan 

dkk., 2017). 

3. Rumusan Masalah  

1) Bagaimana metodologi penafsiran Buya Mahmud Yunus dalam Tafsir Al-

Qur’an Al-Karim? 

2) Bagaimana penafsiran Buya Mahmud Yunus terhadap ayat-ayat Tauhid 

dalam Tafsir Al-Qur’an Al-Karim? 

B. Metodologi Analisis Tafsir 

Menurut tulisan Andi Rosa, pendekatan yang akan digunakan untuk menemukan 

solusi dari rumusan masalah tersebut adalah dengan menggunakan dua metode: 

pertama, dengan mengkaji isi dari sebuah karya tafsir berdasarkan lima variabel tafsir 

(manhaj al-tafsir, al-thariqah, al-ittijah, al-lawn, dan mazhab). Strategi pertama ini biasa 

dikenal dengan istilah analisis isi. Cara kedua adalah menggunakan teknik 

perbandingan (komparatif) (Andi Rosa & Muhamad Shoheh, 2023). 

1. Metodologi Analisis Isi Berdasarkan Makna Variabel Tafsir 

Pada artikel Andi Rosa, metode variabel terbagi menjadi 5 kategori, yaitu 

(Andi Rosa, 2015): 

a. Manhaj al-tafsir 



1356 
 

Manhaj tafsir adalah proses atau prosedur sistematis untuk memahami 

ayat-ayat yang telah ditunjukkan oleh pengembang metode tafsir. Dengan kata 

lain, bagaimana seorang mufasir menerapkan pengetahuan dan konteks sesuai 

dengan prosedur yang telah diterapkan oleh para ahli tafsir. Singkatnya, 

manhaj tafsir adalah ilmu yang digunakan oleh mufasir ketika membahas 

sebuah ayat atau topik. Terdapat tujuh manhaj tafsir yaitu ijmali, tahlili, 

muqaran, maudhu’i, semantik, hermeneutik dan integratif. 

b. At-thariqah 

Thariqah adalah sebuah metode, metodologi, atau pendekatan 

sistematis dalam penafsiran. Dengan kata lain, thariqah adalah sub tema dari 

ilmu yang digunakan oleh mufasir dalam untuk memahami penafsiran. 

c. Al-ittijah (Orientasi) 

Al-Ittijah adalah orientasi yaitu mengidentifikasi arah atau tujuan 

penafsiran. Dengan kata lain, al-Ittijah adalah ilmu yang terkait dengan teologi 

yang sudah ada. 

d. Al-lawn (corak) 

Al-Lawn adalah ilmu yang dominan dalam penafsiran. Dengan kata lain, 

ilmu mana yang lebih mendominasi penafsiran mufasir. 

e. Mazhab  

Mazhab adalah gagasan atau ijtihad para ulama, yang disebarluaskan ke 

pemikir mereka. Tentang hukum Islam yang diambil dari Al-Qur’an dan hadis. 

 

2. Metode Komparatif 

Menurut Quraish Shihab, seperti yang dijelaskan dalam artikel Andi Rosa, 

teknik komparatif adalah “Bandingkan ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas 

permasalahan atau situasi yang berbeda, mempunyai editorial yang sebanding 

atau serupa, dan memiliki editorial yang berbeda namun diduga berkaitan 

dengan isu atau kasus yang sama. Topik pembahasan metode komparatif antara 

lain: “membandingkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan hadis Nabi SAW yang 

berkenaan atau bertentangan, serta membandingkan pendapat para ahli tafsir 

mengenai penafsiran suatu ayat Al-Qur’an” (Andi Rosa & Muhamad Shoheh, 

2024). Menurut Nasruddin Baidan, ketika membahas perbedaan-perbedaan 



1357 
 

tersebut, maka penafsir harus mengkaji beberapa faktor yang menyebabkan 

terjadinya perbedaan tersebut, antara lain konteks setiap ayat, keadaan dan 

keadaan masyarakat pada saat ayat tersebut diturunkan, latar belakang turunnya 

berbagai ayat, serta korelasi antar ayat yang berlainan diungkap oleh masing-

masing mufasir (Nashruddin Baidan, 2005). Menurut Ali Iyazi, Para ahli penafsiran 

Al-Qur’an menggunakan metode perbandingan (al-manhaj al-muwazan; al-

muqaran), ysng berupaya untuk: Pertama, mengungkap realitas dengan 

menghadirkan berbagai pandangan atau argumen. Kedua, mengidentifikasi para 

mufasir yang terpengaruh oleh beragam mazhab, serta mereka yang 

mengungkap kebenaran melalui penyajian beragam gagasan atau argumen. 

Mufasir adalah mereka yang memberikan informasi tentang berbagai ideologi 

atau aliran pemikiran. Ringkasnya, tafsir komparatif (al-tafsir almuqaran) adalah 

menganalisis ayat Al-Qur’an dengan membandingkan beberapa karya tafsir pada 

ayat tertentu atau tema tertentu, baik aspek kandungan makna yang berbeda 

atau aspek lain menyebabkan terjadi penafsiran yang berbeda. Misalnya, dalam 

aspek kemirifan antar ayat, perbedaan antar mazhab fikih, atau sesama bidang 

keilmuan dan konsep agama lainnya secara tasawuf, teologi, gerakan keagamaan 

(religious movement), doktrin peradaban (al-tsaqafat) termasuk 

memperbandingkan karya tafsir berdasarkan corak (al-lawn), pendekatan (al-

ittijah) dan metode tafsir (al-manhaj) yang digunakan (M. Quraish Shihab, 1992).  

C. Hasil Temuan 

1. Metodologi Penafsiran Buya Mahmud Yunus 

a. Manhaj  

Setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya Buya Mahmud 

Yunus ditemukan manhaj atau ilmu apa saja yang digunakan oleh mufasir dalam 

menafsirkan QS. Al-Anbiya’ [21]:  30 diantaranya (Mahmud Yunus, 1983):  

1) Menggunakan Ilmu Linguistik Bahasa Arab yang terletak pada lafadz “ رتَْ قًا” 

yang berarti bertaut dan lafadz “فَ تَ قْنَا” yang berarti membelah menunjukkan 

penggunaan ilmu bahasa Arab, baik secara leksikal maupun gramatikal.  

2) Menggunakan Ilmu Kosmologi (Astronomi Islam). Pada penafsiran 

tersebut menyebutkan hubungan antara langit, bumi, matahari, dan 



1358 
 

bintang-bintang, yang berkaitan erat dengan fenomena alam dan 

astronomi. Mufasir merujuk pada ilmu falak untuk menjelaskan ayat ini 

dalam konteks modern.  

3) Menggunakan Ilmu Fikih (dalil Aqli dan Naqli). Pada penafsiran tersebut 

pemaparan mengenai mukjizat Al-Qur’an dalam kaitannya dengan sains 

menunjukkan penggunaan dalil naqli (teks) yang didukung dalil aqli 

(rasional).  

4) Menggunakan Ilmu Sejarah dan Asbabun Nuzul. Pada penafsiran tersebut, 

mufasir kerap menghubungkan konteks historis atau asbabun nuzul untuk 

memahami pesan ayat. Meskipun asbabun nuzul spesifik ayat ini tidak 

dibahas, tafsir ini menunjukkan jejak pembahasan sejarah pembentukan 

alam semesta. 

5) Menggunakan Ilmu Akidah dan Teologi. Dalam penafsiran tersebut 

berusaha menegaskan keesaan dan kebesaran Allah melalui fenomena 

langit dan bumi, serta mukjizat Al-Qur’an atas bukti kenabian. 

6) Menggunakan Pendekatan Ilmu Sains Modern. Dalam penafsiran tersebut 

pendapat ahli falak modern tentang alam semesta yang awalnya utuh, 

sejalan dengan teori “Big Bang”. Hal ini menunjukkan integrasi ilmu sains 

modern dalam memahami ayat Al-Qur’an.  

Jadi kesimpulannya peneliti, mufasir dalam menafsirkan QS. Al-Anbiya’ [21}: 

30 yaitu menggunakan pendekatan multidisipliner yang mencakup ilmu bahasa, 

sains, teologi, dan sejarah, serta mengaitkannya dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan modern.  

Jika dikaitkan dengan 6 konteks tafsir kontekstual pada penafsiran QS. Al-

Anbiya [21]: 30 ini menggunakan manhaj kebahasaan, internal ayat, konteks 

pewahyuan, konteks sosio kultural, konteks kontemporer (kekinian) dan saintifik 

(bersifat ilmiah yang didasarkan ilmu sains modern). Ringkasnya, bahwa 

penafsiran ini tergolong tafsir integratif yakni penafsiran yang  berdasarkan 6 

kontek pada tafsir kontekstual. Kemudian lebih memilih kepada konteks Ijmali 

(ringkas) dalam konteks tafsir integratif. 

Selanjutnya setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya 

Buya Mahmud Yunus ditemukan manhaj atau ilmu apa saja yang digunakan oleh 



1359 
 

mufasir dalam menafsirkan QS. Fussilat [41]:  11-12 diantaranya (Mahmud Yunus, 

1983): 

1) Menggunakan Ilmu Bahasa Arab. Dalam penafsiran tersebut, mufasir 

memahami kata-kata kunci seperti pada lafadz “إِسْتَ وَى” yang berarti menuju 

atau menata langit dan bumi, kemudian pada lafadz “ طَوْعًا اَوكَْرْهًا” yang berarti 

dengan patuh atau terpaksa untuk memberikan pemahaman maknawi dan 

konteks ayat. Penafsiran ini membutuhkan keahlian dalam gramatika dan 

morfologi bahasa Arab untuk memahami struktur kalimat ayat. 

2) Menggunakan Ilmu Internal Ayat atau munasabah yakni munasabah antar 

ayat dengan ayat yang lain baik ayat sebelum atau sesudahnya dalam surat 

yang berbeda. Dengan kata lain, ayat ini dijelaskan dengan ayat lain, seperti 

pada proses alam semesta pada 6 masa, disinggung dalam surah Hud ayat 

7 dan surah Al-A’raf  ayat 54.  

3) Menggunakan Ilmu Kosmologi Islam. Dalam penafsiran mufasir mengenai 

tahapan penciptaan bumi, langit dan isinya menujukkan integrasi ilmu 

kosmologi Islam untuk menjelaskan konsep seperti “asap” dan tujuh langit. 

4) Menggunakan Ilmu Teologi. Dalam penafsiran terdapat penjelasan 

mengenai kepatuhan langit dan bumi kepada perintah Allah secara 

metaforis juga mencerminkan pendekatan teologis. Mufasir menjelaskan 

hal ini dalam konteks kekuasaan dan keesaan Allah. 

5) Menggunakan Ilmu Sains. Dalam penafsiran tersebut menggunakan 

pemahaman fenomena alam seperti asap yang diasosiasikan dengan 

nebula atau materi kosmik, menunjukkan integrasi pengetahuan sains pada 

zamannya. 

Jadi kesimpulannya menurut peneliti, terlihat bahwa mufasir 

menggunakan pendekatan komprehensif yang melibatkan berbagai disiplin ilmu 

untuk menjelaskan penafsiran pada surat Fussilat [41]: 11-12. Hal ini sejalan 

dengan tujuan tafsir untuk memberikan pemahaman mengenai isi Al-Qur’an 

sesuai zaman.   

Dapat disimpulkan juga bahwasannya, penafsirannya ini termasuk pada 

tafsir kontekstual karena hanya didasarkan oleh 5 macam konteks yaitu 



1360 
 

kebahasaan, internal ayat, konteks pewahyuan, konteks kontemporer dan 

saintifik saja. Jadi belum bisa dikatakan tafsir integratif. 

Selanjutnya setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya 

Buya Mahmud Yunus ditemukan manhaj atau ilmu apa saja yang digunakan oleh 

mufasir dalam menafsirkan QS. Ali-Imran [3]: 190 diantaranya (Mahmud Yunus, 

1983): 

1) Menggunakan Ilmu Linguistik (Bahasa Arab). Dalam penafsiran tersebut 

memerlukan analisis mendalam terhadap kosa kata seperti pada lafadz 

 yang berarti tanda-tanda kekuasaan Allah, serta istilah-istilah lainnya ”لََٰيٰتِ “

memiliki makna luas serta mendalam dalam bahasa Arab. 

2) Menggunakan Ilmu Kosmologi. Dalam konteks modern, penafsiran ayat 

tersebut sering dikaitkan dengan ilmu-ilmu alam seperti astronomi dan 

fisika, karena menyebutkan tentang fenomena alam semesta serta 

gantinya siang dan malam. Perkara ini mencerminkan bagaimana mufasir 

dapat menggunakan ilmu pengetahuan sebagai alat untuk memahami dan 

menjelaskan kebesaran Allah. 

3) Menggunakan Ilmu Teologi. Dalam penafsiran tersebut, ayat ini 

menunjukkan keesaan dan kekuasaan Allah yang menjadi landasan utama 

dalam teologi Islam. Mufasir menjelaskan bagaimana tanda-tanda alam 

tersebut menjadi argumen bagi orang yang berakal tentang keberadaan 

dan kebesaran Allah. 

Jadi kesimpulannya menurut peneliti, ayat ini menggabungkan aspek 

linguistik, spiritual, ilmiah, dan teologis untuk menekankan pentingnya 

merenungkan ciptaan Allah sebagai sarana untuk meningkatkan keimanan dan 

ketakwaan.  

Dapat disimpulkan juga bahwasannya, penafsirannya ini termasuk pada 

tafsir tekstual karena hanya didasarkan oleh 3 macam konteks yaitu kebahasaan, 

konteks kontemporer dan saintifik saja. Jadi belum bisa dikatakan tafsir 

integratif. 

b. Thariqah  



1361 
 

Setelah melakukan penelitian empirik terhadap kitab karya Buya Mahmud 

Yunus, menurut peneliti ditemukan thariqah atau sub ilmu yang digunakan oleh 

mufasir dalam menafsirkan QS. Al-Anbiya’ [21]:  30 diantaranya (Mahmud Yunus, 

1983):  

1) Menggunakan Ilmu Linguistik. Seperti penjelasan pada manhaj nya 

sebelumnya. Pada penafsiran tersebut terletak pada lafadz “رتَْ قًا” yang 

berarti bertaut dan lafadz “فَ تَ قْنَا” yang berarti membelah. 

2) Menggunakan Ilmu Kosmologi. Pada penafsiran tersebut menyebutkan 

hubungan antara langit, bumi, matahari, dan bintang-bintang, yang 

berkaitan erat dengan fenomena alam dan astronomi. Mufasir merujuk 

pada ilmu falak untuk menjelaskan ayat ini dalam konteks modern.  

Kemudian, setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya 

Buya Mahmud Yunus, menurut peneliti ditemukan thariqah atau sub ilmu yang 

digunakan oleh mufasir dalam menafsirkan QS. Fussilat [41]: 11-12 diantaranya 

(Mahmud Yunus, 1983):  

1) Menggunakan Ilmu Linguistik. Untuk menjelaskan istilah  Dalam penafsiran 

tersebut, mufasir memahami kata-kata kunci seperti pada lafadz “ إِسْتَ وَى” 

yang berarti menuju atau menata langit dan bumi, kemudian pada lafadz 

 .yang berarti asap ”دُخَان  “

2) Menggunakan Ilmu Balaghah. Dalam penafsiran ayat tersebut 

memperhatikan keindahan struktur bahasa di dalamnya, seperti gaya 

penyampaian dialog antara langit dan bumi “ ِوَلِلَْْرْض لََاَ   yang ,”فَ قَالَ 

mengandung makna figuratif. 

3) Menggunakan Ilmu Kalam (Teologi). Dalam penafsiran ayat tersebut 

terdapat konsep penciptan dan kepatuhan langit serta bumi dianalisis 

dalam kerangka keesaan Allah (tauhid) dan kekuasaan-Nya yang 

merupakan aspek teologi. 

4) Menggunakan Ilmu Falak (Astronomi). Dalam penafsiran tersebut 

pemahaman tentang penciptaan tujuh langit dan pelita (bintang-bintang) 



1362 
 

menunjukkan adanya penggunaan ilmu falak untuk memahami struktur 

kosmologi dalam ayat.  

5) Menggunakan Ilmu Fiqih. Dalam penafsiran tersebut ditunjukkan adanya 

penggunaan ilmu fiqih yaitu pada aspek kepatuhan terhadap perintah 

Allah, baik secara sadar maupun terpaksa. 

Kemudian, setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya 

Buya Mahmud Yunus, menurut peneliti ditemukan thariqah atau sub ilmu yang 

digunakan oleh mufasir dalam menafsirkan surah Ali-Imran ayat 190 diantaranya 

(Mahmud Yunus, 1983):  

1) Memakai Ilmu Linguistik bahasa Arab. Dalam penafsirannya mufasir 

menggunakan ilmu linguistik untuk memahami kosa kata dalam ayat 

tersebut, seperti pada lafadz “ ِلََٰيٰت” (tanda-tanda), “ ِالسَّمٰوٰت” (langit), dan 

 Sub ilmu ini membantu dalam menjelaskan makna literal .(bumi) ”وَالََْرْضِ “

dan konteks gramatikal ayat. 

2) Menggunakan Ilmu Nahwu dan Sharaf. Ilmu tata bahasa (nahwu) dan sharaf 

digunakan untuk memahami struktur kalimat dalam ayat tersebut, 

termasuk fungsi kata-kata dalam susunan ayat untuk menyingkap makna 

yang lebih mendalam. 

3) Menggunakan Ilmu Balaghah.  Pada penafsirannya digunakan ilmu balaghah 

untuk memahami keidanhan bahasa Al-Qur’an dalam menyampaikan 

makna ayat ini. Sub ilmu ini meliputi aspek ma’ani (makna), bayan 

(penjelasan), dan badi’ (gaya bahasa), yang memperkuat pesan kekuasaan 

Allah. 

4) Menggunakan Ilmu Kosmologi. Dalam penafsiran ayat ini membahas 

tentang fenomena langit, dan pergantian siang dan malam, sehingga 

mufasir dapat menggunakan ilmu tentang alam semesta untuk 

menjelaskan ayat ini. Ilmu ini memberikan penjelasan rasional tentang 

keajaiban ciptaan Allah. 

5) Menggunakan Ilmu Teologi. Dalam penafsirannya mufasir menggunakan 

sub ilmu ini untuk menegaskan bahwa tanda-tanda alam tersebut 



1363 
 

merupakan bukti kekuasaan dan keesaan Allah, sehingga memperkuat 

akidah tauhid. 

c. Al-Lawn 

Setelah melakukan penelitian empirik terhadap kitab karya Buya Mahmud 

Yunus, menurut peneliti ditemukan Al-Lawn atau ilmu yang mendominasi 

digunakan oleh mufasir dalam menafsirkan QS. Al-Anbiya’ [21]: 30 diantaranya 

yaitu ilmu linguistik, ilmu kosmologi, ilmu teologi dan ilmu sains modern 

(Mahmud Yunus, 1983).  

Kemudian, Al-Lawn atau ilmu yang mendominasi digunakan oleh mufasir 

dalam menafsirkan QS. Fussilat [41]: 11-12 yaitu ilmu linguistik dan ilmu internal 

ayat atau munasabah yakni munasabah antar ayat dengan ayat yang lain baik 

ayat sebelum atau sesudahnya dalam surat yang berbeda (Mahmud Yunus, 

1983). 

Kemudian, Al-Lawn atau ilmu yang mendominasi digunakan oleh mufasir 

dalam menafsirkan QS. Ali-Imran [3]: 190 yaitu ilmu kebahasaan yang meliputi 

ilmu linguistik, ilmu nahwu dan sharaf dan juga ilmu balaghah (Mahmud Yunus, 

1983). 

d. Al-ittijah  

Setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya Buya 

Mahmud Yunus, menurut peneliti ditemukan Al-Ittijah atau mengidentifikasi arah 

atau tujuan penafsiran. Dengan kata lain, Al-Ittijah adalah ilmu yang terkait 

dengan teologi yang sudah tersedia,  menafsirkan surah Al-Anbiya’ ayat 30 

diarahkan oleh penguatan keimanan kepada Allah melalui penegasan tauhid, 

pembuktian mukjizat ilmiah, dan penggunaan argumen rasional. Tujuannya 

adalah untuk menunjukkan bahwa alam semesta dan segala isinya adalah bukti 

nyata kebesaran Allah, sehingga dapat menjadi sarana dakwah dan peningkatan 

akidah bagi umat manusia (Mahmud Yunus, 1983). 

Setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya Buya 

Mahmud Yunus, menurut peneliti ditemukan Al-Ittijah atau mengidentifikasi arah 

atau tujuan penafsiran. Dengan kata lain, Al-Ittijah adalah ilmu yang terkait 

dengan teologi yang sudah ada dalam menafsirkan QS. Fussilat [41]: 11-12 mufasir 

mengarah pada penguatan tauhid, perenungan atas tanda-tanda kekuasaan 



1364 
 

Allah, penghambaan kepada-Nya, dan harmonisasi antara wahyu dan ilmu 

pengetahuan. Dengan pendekatan ini, mufasir tidak hanya menjelaskan makna 

literal ayat tetapi juga menggali makna teologis dan eksistensial yang relevan 

untuk umat manusia (Mahmud Yunus, 1983). 

Setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya Buya 

Mahmud Yunus, menurut peneliti ditemukan Al-Ittijah atau mengidentifikasi arah 

atau tujuan penafsiran. Dengan kata lain, Al-Ittijah adalah ilmu yang terkait 

dengan teologi yang sudah ada dalam menafsirkan QS. Ali-Imran [3]: 190 

mencakup berbagai dimensi teologi, mulai dari tauhid, pendidikan iman, 

penyucian jiwa, hingga integrasi sains dan wahyu. Semua ini menunjukkan bahwa 

ayat ini memiliki tujuan utama untuk membimbing manusia agar mengenal dan 

mengagungkan Allah melalui perenungan atas tanda-tanda kekuasaan-Nya di 

alam semesta (Mahmud Yunus, 1983). 

Jadi kesimpulannya, Buya Mahmud Yunus terkait penafsiran terutama 

surat Al-Anbiya’ ayat 30, surat Fussilat ayat 11 dan 12 dan QS. Ali-Imran [3]: 190 

lebih mengarah kepada ketauhidan dan teologi sains modern. 

e. Mazhab dan Perbandingan  

Setelah melakukan kajian empirik terhadap kitab tafsir karya Buya 

Mahmud Yunus, menurut peneliti ditemukan mazhab dalam kitab tersebut 

cenderung Syafi’i terhadap fleksibilitas, sedangkan kitab tafsir Al-Furqan 

mengedepankan pendekatan rasional dan independen. Keduanya memiliki peran 

terhadap berkembangnya studi penafsiran di Indonesia dan juga memiliki 

perbedaan tersendiri yaitu tafsir Al-Qur’an al-karim cocok pada pendidikan dasar 

dan masyarakat umum. Sedangkan Tafsir Al-Furqan lebih relevan untuk kalangan 

intelektual dan reformis yang menginginkan pendekatan lebih kritis terhadap 

ajaran Islam. 

2. Substansi Penafsiran 

1) Gambaran Umum Tafsir Al-Qur’an Al-Karim 

Buya Mahmud Yunus menggunakan manhaj ijmali pada kitabnya, yaitu 

menafsirkan secara ringkas mulai awal (al-Fatihah) sampai terakhir (an-nas), 

mengikuti susunan Mushaf Ustmani. Tafsir Buya Mahmud Yunus hanya 

membahas poin-poin penting dari ayat (Endad Musaddad, 2007). 



1365 
 

Inisiasi penulisan tafsir monumental ini oleh Buya Mahmud Yunus dimulai 

pada tahun 1922 Masehi, dengan berhasil diterbitkan pada tiga juz awal. Namun, 

perjalanan intelektual beliau menuntutnya untuk menunda proyek ambisius ini 

pada tahun 1924 Masehi guna memperdalam kajian Islam di Kairo, Mesir. Selama 

masa studi di Al-Azhar, sebuah pencerahan mendasar diperoleh Buya Mahmud 

Yunus, yakni legitimasi penerjemahan dan penafsiran Al-Qur’an dalam bahasa 

selain Arab. Pemahaman ini membuka cakrawala baru bagi beliau, 

memungkinkan akses yang lebih luas terhadap kitab suci bagi umat Islam non-

Arab. Sekembalinya dari Mesir pada tahun 1935 Masehi, Buya Mahmud Yunus 

dengan semangat baru melanjutkan penulisan tafsir tersebut, kini dengan judul 

resmi “Tafsir Al-Qur’an Karim”. Proses penerbitan pun dilakukan secara berkala, 

yakni setiap dua bulan sekali, dengan bantuan Bakry yang turut serta 

menerjemahkan juz ketujuh hingga kedelapan belas. Puncak pencapaian ini 

diraih pada April 1938 Masehi, ketika seluruh 30 juz Al-Qur’an berhasil 

diselesaikan dan disajikan kepada masyarakat (Mahmud Yunus, 1983). 

Mahmud Yunus memandang tafsir sebagai jembatan epistemiologis antara 

teks suci Al-Qur’an dengan realitas kehidupan umat. Dengan demikian, tafsir 

tidak sekadar menjadi eksegesis teks, melainkan juga sebagai hermeneutika 

praktis yang memfasilitasi internalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam konteks 

sosiokultural yang dinamis. Tujuan utamanya adalah untuk menghadirkan Al-

Qur’an sebagai sumber inspirasi dan panduan hidup yang relevan bagi seluruh 

lapisan masyarakat, sekaligus sebagai instrumen pedagogis yang efektif dalam 

pembelajaran bahasa Arab (Tri Hermawan dkk., 2017). 

2) Perbandingan Tafsir Karya Mahmud Yunus dengan Tafsir Karya Buya Ahmad 

Hasan 

a. Penafsiran surat Al-Anbiya’ ayat 30 pada Tafsir Al-Qur’an Karim serta Tafsir Al-

Furqan 

Pada penafsiran QS. Al-Anbiya’ [21]: 30, kedua kitab tersebut menjelaskan 

bahwa bumi berawal dari sebuah benda yang dikenal dengan nama matahari. 

Matahari kemudian menyebar dan memunculkan benda-benda langit lainnya 

termasuk bumi dan bulan. Tafsir Al-Qur’an Al-Karim menguraikan lebih lanjut 

secara rinci proses penciptaan dan pemisahan benda-benda langit. Ungkapan 



1366 
 

“mereka telah menetapkan bahwa bumi dan bintang-bintang yang beredar 

semuanya berasal dari matahari, kemudian terlempar darinya” menyiratkan 

bahwa benda yang dikenal sebagai matahari meledak, menyebabkan benda-

benda lain muncul. Benda-benda ini berputar pada porosnya dalam kaitannya 

dengan benda yang besar seperti matahari atau bintang baru, dan benda yang 

lebih ringan mebentuk bumi dan planet-planet (Mersi Hendra, 2020). Menurut 

hipotesis dentuman besar alam semesta bermula dari sebuah titik padat yang 

memadat. Titik ini kemudian mengembang dan meletus dengan cepat, 

membentuk struktur benda-benda langit yang kita amati saat ini, termasuk 

galaksi, bintang dan planet (Rachel Keranen, 2016). 

Penafsiran “kemudian beredar mengelilingi matahari dan porosnya, 

sedangkan bulan berasal dari bumi.” Ketika bumi belum membeku dan berputar 

sangat cepat pada porosnya, bulan terpisah darinya.” Hal ini mengindikasikan 

bahwa planet-planet yang mengelilingi matahari (dengan rotasi yang sangat 

cepat) pada akhirnya berpisah menjadi beberapa bagian untuk membentuk 

entitas sekunder. Buya Mahmud Yunus menyebut benda sekunder tersebut 

sebagai “bulan”. Secara ilmiah, hal ini konsisten dengan salah satu teori hipotesis 

big bang, yang menyatakan bahwa segmentasi inti atom akan terpecah karena 

gaya sentrifugal (gaya yang menjauh dari sumbu rotasi) ketika gaya tersebut 

melebihi gaya tekanannya (Burago Sergey Georgievich, 2017). 

Tafsir Al-Furqan memberikan gambaran singkat tentang asal usul 

pembagian langit, matahari, dan bumi. Penafsiran “menurut dugaan para ahli 

astronomi, bahwa dunia kita yang tersusun matahari, beberapa bumi, dan 

beberapa bulan, berasal dari satu benda, yaitu matahari” mengindikasikan 

bahwa Buya Ahmad Hassan menjelaskan keselarasan pendapat para ahli 

astronomi tentang alam semesta yang memiliki matahari, banyak planet, dan 

banyak bulan yang muncul dari satu benda, yaitu matahari. Penafsiran “dari 

matahari dipisahkan beberapa bagian, yakni bumi, dipisahkan satu bagian, yang 

dikenal sebagai bulan.” Bumi yang dipisahkan matahari, untungnya, memiliki 

bulan, satu atau lebih.” Menyatakan bahwa potongan-potongan yang dipisahkan 

dari matahari menciptakan benda-benda angkasa, salah satunya adalah planet 



1367 
 

kita bumi. Selain itu, ada bagian dari planet ini yang dikenal sebagai bulan (Akmad 

Bazith, 2020). 

Teori Buya Ahmad Hassan kurang menjelaskan bagaimana benda-benda 

langit terbelah. Kata penting dalam perbedaan yang cukup besar ini adalah 

“terus menerus” memisahkan benda-benda langit. Berbeda dengan Buya 

Mahmud Yunus yang menyatakan bahwa benda-benda langit terpisah secara 

terus-menerus karena adanya rotasi yang cepat. Revolusi tersebut menyebabkan 

sebagian benda langit terpecah menjadi benda-benda yang lebih kecil dan 

seterusnya (Muhammad Rifqi Athallah, 2024). 

b. Penafsiran QS. Fussilat [41]: 11-12 dalam Tafsir Al-Qur’an Karim dan Tafsir Al 

Furqan 

Tafsir Al-Qur’an Karim dan Tafsir Al-Furqan memberikan penjelasan yang 

luas tentang QS. Fussilat [41]: 11 dengan menjelaskan pembentukan langit dan 

isinya, yang berawal dari “asap”. Tafsir Al-Qur’an Karim menerjemahkan “asap 

atas “nebula”, sementara Al-Furqan memahaminya sebagai “hembusan atau 

semburan dari matahari, dan bisa juga selain itu.” Menurut QS. Fussilat [41]: 12, 

Tafsir Al-Qur’an Karim dan Al Furqan sama-sama menafsirkan dan menjelaskan 

proses kejadian langit dan isinya. Keduanya menyebutkan bahwa tujuh tingkat 

langit berasal dari “asap” seperti yang ditunjukkan dalam ayat 11 (Muhammad 

Rifqi Athallah, 2024).  

Tafsir Al-Qur’an Karim, Buya Mahmud Yunus menafsirkan ayat ke 11 

menyebut “asap” sebagai “nebula”. Sementara itu, Al-Furqan karya Buya Ahmad 

Hassan tak secara tegas menjelaskan jenis gas yang membentuk langit atau 

isinya, namun penafsirannya mengarah pada benda yang dikenal sebagai 

“nebula”. Menurut NASA, nebula adalah kumpulan awal raksasa di ruang 

angkasa tersusun debu serta gas lalu dipancarkan oleh ledakan bintang-bintang 

yang telah mati. Debu dan gas tersebut menghasilkan daerah yang sangat panas, 

yang menjadi titik awal pembemtukan bintang baru. Menurut QS. Fussilat [41]: 

11, Buya Mahmud Yunus pada Tafsir Al-Qur’an Karim memberikan materi yang 

lebih instruktif dan berorientasi pada sains dibandingkan dengan Buya Ahmad 

Hasan pada Al-Furqan (Muhammad Rifqi Athallah, 2024). 



1368 
 

Dalam QS. Fussilat [41]: 12, penafsiran “tujuh lapis langit” Tafsir Al-Qur’an 

Karim tak sepenuhnya diekplorasi secara informatif, Buya Mahmud Yunus hanya 

menyatakan “adapun penciptaan tujuh lapis langit itu maka dalam dua hari 

(masa) pula”. Sementara itu, Buya Ahmad Hassan menafsirkannya dengan lebih 

informatif, dengan membandingkan “tujuh lapis langit” dengan bumi (planet) 

yang mengelilingi matahari atau tujuh alam (tata surya) yang masing-masing 

memiliki mataharinya sendiri (Muhammad Rifqi Athallah, 2024). 

Selain itu, pemahaman tentang “dua masa”. Tafsir Al-Qur’an Karim, Buya 

Mahmud Yunus mengenai dua periode penciptaan langit dan isinya, yang muncul 

dari “asap” yang terjadi selama dua kali. Buya Mahmud Yunus 

menerjemahkannya dengan merinci masing-masing dari dua periode tersebut: 

Ketika ia terpisah oleh matahari (masih berupa gas yang menyala). Kemudian 

ketika dingin layaknya bumi. Gagasan ini konsisten dengan hipotesis nebula, yang 

menyatakan bahwa gas-gas mendingin untuk membentuk benda langit. 

Sementara itu, Buya Ahmad Hassan hanya menerjemahkan frasa “dua periode” 

sebagai “dua hari bisa jadi seperti hari kita atau dua periode”. Buya Ahmad 

Hassan tidak menjelaskan lebih lanjut mengenai “dua masa” yang dimaksud 

dalam tafsirnya (Muhammad Rifqi Athallah, 2024). 

c. Penafsiran QS. Ali-Imran [3]: 190 ] Tafsir Al-Qur’an Karim dan Tafsir Al-Furqan 

Baik Tafsir Al-Qur’an Karim maupun Tafsir Al-Furqan tidak memberikan 

materi ilmiah yang memadai untuk penafsiran mereka terhadap ayat ini. 

Penafsiran tentang “bergantinya siang dan malam” tidak memaparkan informasi 

yang memadai mengenai gaya ilmiah. Buya Mahmud Yunus hanya menjelaskan 

perkara ini dengan menafsirkan pergantian siang dan malam sebagai simbol 

kekuatan Allah, “realitas kekuasaan Allah terhadap orang yang berakal”. Tafsir 

Buya Ahmad Hassan hanya menjelaskan dengan metode yang sama dengan Buya 

Mahmud Yunus, yaitu dengan memahami bahwa bergantinya siang dan malam 

adalah kekuasaan-Nya” (Muhammad Rifqi Athallah, 2024). 

D. Diskusi 

1. Penafsiran Kauniyah Tafsir Al-Qur’an Karim Buya Mahmud Yunus 

a. Penafsiran surat Al-Anbiya’ ayat 30 Tafsir Al-Qur’an Karim 

Allah berfirman:  



1369 
 

هُمَاۗ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَا   ءِ كُلَّ شَيْءٍ حَي ٍۗ افََلَْ يُ ؤْمِنُ وْنَ اَوَلََْ يَ رَ الَّذْيْنَ كَفَرُوْا اَنَّ السَّمٰوٰتِ وَالََْرْضَ كَانَ تَا رتََ قْنَا فَ فَتَ قْن ٰ  

Ayat ini mengindikasikan adanya singularitas kosmik awal di mana seluruh 

materi alam semesta, termasuk langit dan bumi, berada dalam keadaan terpadu. 

Proses kosmogoni yang digambarkan Al-Qur’an ini menemukan resonansi dengan 

teori-teori fisika modern mengenai Big Bang. Pemecahan singularitas ini 

melahirkan berbagai entitas celestial seperti matahari, planet, dan bulan melalui 

mekanisme fisika yang kompleks. Buya Mahmud Yunus menghubungkan 

fenomena ini dengan hipotesis pembentukan tata surya yang melibatkan proses 

akresi dan diferensiasi material (Mahmud Yunus, 1983). 

b. Penafsiran QS. Fussilat [41]: 11-12  

Allah berfirman: 

عِيَْْ ثَُّ اسْتَ وٰى  اِلََ السَّمَاۤءِ وَهِيَ دُخَان  فَ قَالَ لََاَ وَلِلَْْرْضِ ائتِْيَا طَوْعًا اَوْ كَرْهًاۗ  نَا طاَۤىِٕ فَ قَضٰىهُنَّ سَبْعَ سََٰوٰتٍ فِْ يَ وْمَيِْْ وَاَوْحٰى   ١١قاَلتََا  اتََ ي ْ

نْ يَا بَِصَابيِْحََۖ وَحِفْظاً ۗ ذٰلِكَ تَ قْدِيْ رُ الْعَزيِْزِ الْعَلِيْمِ فِْ كُلِ   ١۲سََاَۤءٍ امَْرَهَا ۗ وَزيَ َّنَّا السَّمَاۤءَ الدُّ  

 

Ayat ini menggambarkan tahap awal penciptaan alam semesta di mana 

materi primordial dalam keadaan amorf dan belum terstruktur. Allah SWT 

kemudian memberikan perintah kepada langit dan bumi untuk membentuk alam 

semesta yang terorganisir. Proses penciptaan tujuh langit dalam waktu yang 

singkat menunjukkan kekuasaan Allah yang mutlak. Langit yang terdekat dengan 

bumi dihiasi bintang-bintang sebagai tanda keindahan dan keagungan ciptaan-

Nya (Mahmud Yunus, 1983). 

Buya Mahmud Yunus mengintegrasikan kosmologi Al-Qur’an dengan 

pengetahuan astronomi kontemporer. Beliau mengaitkan konsep “asap” dalam 

ayat dengan fenomena nebula, menunjukkan pemahaman yang mendalam 

tentang asal-usul alam semesta. Perintah Allah kepada langit dan bumi 

diinterpretasikan sebagai sebuah prinsip fundamental dalam kosmos, yaitu 

ketaatan universal terhadap hukum-hukum alam. Kontras dengan ketaatan 

mutlak langit dan bumi, manusia seringkali menunjukkan ketidakpatuhan 

terhadap hukum-hukum alam dan moral. Konsep tujuh lapis langit dapat dimaknai 

sebagai representasi hierarki kosmik atau dimensi spiritual yang melampaui 

pemahaman manusia (Mahmud Yunus, 1983). 



1370 
 

 

c. Penafsiran QS. Ali-Imran ayat 190 

Allah berfirman:  

ُولَِ الَْلَبَْابِِۙ  ١٩٠اِنَّ فِْ خَلْقِ السَّمٰوٰتِ وَالََْرْضِ وَاخْتِلَْفِ الَّيْلِ وَالن َّهَارِ لََٰيٰتٍ لَِ   

Fenomena kosmogoni, seperti penciptaan langit dan bumi serta siklus 

pergantian siang dan malam, merupakan manifestasi nyata dari kekuasaan ilahiah 

bagi mereka yang memiliki kecerdasan intelektual untuk merenunginya (Mahmud 

Yunus, 1983). 

2. Pendapat Para Ulama terhadap penafiran Buya Mahmud Yunus 

Kedua tokoh, M. Quraish Shihab dan Az-Zarkasyi, sepakat menempatkan 

tafsir Al-Qur’an dalam konteks yang relevan dengan kehidupan manusia. Shihab, 

dengan pendekatan sosiologisnya, menekankan pentingnya menhubungkan teks 

suci dengan dinamika sosial masyarakat. Ia mengadvokasi tafsir yang tidak hanya 

mendalam secara akademis, tetapi juga fungsional dalam kehidupan sehari-hari 

(M. Quraish Shihab, 2013). Senada dengan Shihab, Az-Zarkasyi juga 

menggarisbawahi aspek ilmiah dan praktis dalam penafsiran Al-Qur’an. Bagi 

keduanya, tafsir bukan sekadar eksegesis teks, melainkan juga interpretasi yang 

mampu mengungkap makna-makna tersirat dibalik teks, melampaui arti literalnya 

(Mumtazah Al ’Ilmah dkk., 2023). 

Salah satu keunggulan utama Tafsir Al-Qur’an Karim terletak pada 

kemampuannya menghadirkan terjemahan Al-Qur’an yang lebih kontemporer dan 

mudah dipahami oleh pembaca masa kini. Dengan mengadopsi perkembangan 

bahasa Indonesia terkini, tafsir ini berhasil menjembatani kesenjangan antara teks 

suci dan pemahaman kontekstual pembaca. Selain itu, penyajian ayat-ayat Al-

Qur’an yang paralel dan berhadapan memungkinkan pembaca dengan mudah 

mengidentifikasi jumlah ayat serta terjemahan secara simultan. Penjelasan tafsir 

yang terintegrasi dengan teks ayat utama juga memperkaya pengalaman 

pembaca, memungkinkan mereka untuk menggali makna yang lebih mendalam 

tanpa harus berpindah-pindah halaman. Pendekatan ini tidak hanya memudahkan 

proses pembelajaran, tetapi juga mendorong pemahaman yang lebih 

komprehensif terhadap kandungan Al-Qur’an (M. Amaruddin & Amursid, 2023). 



1371 
 

Keterbatasan pengetahuan Buya Mahmud Yunus dalam bidang tafsir 

interpretatif membatasi kedalaman analisis yang dapat ia berikan dalam tafsirnya, 

Akibatnya, tafsir ini lebih bersifat deskriptif dan kurang mampu menggali makna-

makna tersirat dalam ayat-ayat Al-Qur’an (Mumtazah Al ’Ilmah dkk., 2023). 

E. Kesimpulan 

Dengan pendekatan holistik, Buya Mahmud Yunus dalam tafsirnya berhasil 

menyinergikan kosmologi Al-Qur’an dengan temuan-temuan ilmiah kontemporer. 

Melalui interpretasi yang inovatif, beliau telah membangun jembatan antara wahyu 

ilahi dan rasionalitas ilmiah, sehingga tafsirnya menjadi rujukan penting bagi kalangan 

intelektual muslim yang ingin mendalami harmoni antara iman dan ilmu pengetahuan. 

Dengan mengintegrasikan kosmologi modern, seperti teori Big Bang dan 

hipotesis nebula, Buya Mahmud Yunus menghadirkan perspektif interdisipliner yang 

memperkaya ayat-ayat Al-Qur’an. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat koherensi 

antara wahyu dan penemuan ilmiah, tetapi juga menyajikan tafsir yang relevan dan 

aplikatif bagi konteks kehidupan kontemporer. Melalui pendekatan ini, Buya Mahmud 

Yunus berhasil menjembatani kesenjangan antara pengetahuan agama dan sains, 

menawarkan pemahaman yang lebih komprehensif tentang alam semesta dan posisi 

manusia di dalamnya. 

F. Saran 

Sebagai pengembangan dari penelitian ini, disarankan agar kajian tafsir ilmiah 

terhadap penafsiran dalam Tafsir Al-Qur’an Karim Buya Mahmud Yunus lebih lanjut 

dieksplorasi dan dikomparasikan dengan tafsir-tafsir ilmiah kontemporer lainnya. Hal 

ini akan memperkaya wawasan  dalam memahami relevansi tafsir tradisional terhadap 

perkembangan ilmu modern. Selain itu, penting untuk mendorong generasi muda, 

khususnya kalangan akademisi dan cendekiawan muslim, untuk lebih mendalami 

pendekatan kontekstual dalam studi Al-Qur’an sehingga dapat memberikan kontribusi 

nyata dalam menjawab berbagai tantangan zaman dan isu-isu keilmuan kontemporer. 

 



1372 
 

G. Lampiran 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



1373 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1374 
 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Akmad Bazith. (2020). Metodologi Tafsir Al-Furqan Tafsir Qur’an (Membaca Karya A. 
Hassan 1887-1958). ELJOUR: Education and Learning Journal, Vol 1(1), 19–33. 
http://dx.doi.org/10.33096/eljour.v1i1.34 

Andi Rosa. (2015). Tafsir Kontemporer Metode dan Orientasi Modern dari Para Ahli dalam 
Menafsirkan ayat Al-Qur’an. DepdikbudBanten Press Jl. Syekh Nawawi al-Bantani 
42118 Telp/fax. (0254) 200019, 201700. 

Andi Rosa, & Muhamad Shoheh. (2023). Budaya Literasi Sosiologi Teks Agama 
Kontemporer: Studi Terhadap Tafsir Al-Qur’an Tematik Bidang Sosiologi di 
Indonesia. ICoLIS 2023: International Conference on Social, Literacy, Art, History, 
Library and Information Science, 19. 

Andi Rosa, & Muhamad Shoheh. (2024). Literacy Culture About Sociology of Contemporary 
Religious Texts: A Study of Interpretation of The Quran in Indonesia. ICoLIS: The 
First Annual International Conference on Social, Literacy, Art, History, Library and 
Information Science, 422–436. https://doi.org/10.18502/kss.v9i12.15870 

Arif Iman Mauliddin. (2018). Unsur Lokal Dalam Tafsir Al-Qur’an Karim Karya Mahmud Yunus 
[Skripsi]. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Burago Sergey Georgievich. (2017). About the Theory of the Big Bang. 5. 
Endad Musaddad. (2007). Metode Tafsir Mahmud Yunus. Al-Fath, Vol 1(1), 34–46. 
Iskandar. (2010). Tafsir Quran Karim Karya Mahmud Yunus; Kajian Atas Karya Tafsir 

Nusantara. Jurnal Suhuf, Vol 3(1), 11. 
Khadher Ahmad, Khairuddin Mawardi, Amin Maulana Maksum, Sedek Ariffin, & Mustafa 

Abdullah. (2012). Ketokohan Mahmud Yunus Dalam Bidang Tafsir Al-Qur’an: Kajian 
Terhadap Kitab Tafsir Al-Qur’an Al-Karim. Proceedings: The 2nd Annual International 
Qur’anic Conference, 195–211. 

M. Amaruddin, & Amursid. (2023). Studi Tafsir Al-Qur’an Al-Karim Karya Mahmud Yunus. 
Syahadah, Vol 3(1), 11. 

M. Quraish Shihab. (1992). Membumikan Al-Qur’an. Mizan. 
M. Quraish Shihab. (2013). Kaidah Tafsir. Lentera Hati. 
Mahmud Yunus. (1983). Tafsir Al-Qur’an Al-Karim. PT. Hidakarya Agung. 
Matsna Afwi Nadia. (2023). Epistemologi Tafsir Qur’an Karim Karya Mahmud Yunus. 

TANZIL: Jurnal Studi Al-Qur’an, Vol 5(2), 113–130. 
Mersi Hendra. (2020). Konsep Penciptaan Bumi Dalam Al-Qur’an (Studi Terhadap QS. Al-

Anbiya’ [21]: 30) Menurut Hamka Dalam Tafsir Al-Azhar. Jurnal Tafsere, Vol 8(2), 
108–137. https://doi.org/10.24252/jt.v8i2.20400 

Mohammad Herry, Imamsobar, Mursali, & Edo Abdullah. (2006). Tokoh -Tokoh Islam yang 
Berpengaruh Abad 20. Gema Insani. 

Muhammad Rifqi Athallah. (2024). Corak Sains Pada Tafsir Indonesia: Studi Komparatif 
Terhadap Tafsir Qur’an Karim dan Tafsir Al-Furqan [Skripsi]. Universitas Islam Negeri 
Syarif Hidayatullah. 

Mumtazah Al ’Ilmah, Salamah Noorhidayati, Ahmad Saddad, Siti Marpuah, & Husnul Amira. 
(2023). Pendidikan Karakter dalam Surah Al-Hujurat: Telaah Penafsiran Mahmud 
Yunus dalam Tafsir Al-Karim. Jurnal Semiotika - Q Kajian Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol 
3(2), 256–272. 



1375 
 

Mursalim. (2012). Tafsir Al-Qur’an Al-Karim Karya MUI Sul-Sel. Jurnal AL-Ulum, Vol 12(1), 141–
174. 

Nashruddin Baidan. (2005). Metodologi Penafsiran Al-Qur’an. Pustaka Pelajar. 
Nashruddin Baidan, & Erwati Aziz. (2019). Perkembangan Tafsir Al-Qur’an di Asia Tenggara. 

Pustaka Pelajar. 
Rachel Keranen. (2016). The Big Bang Theory and Light Spectra. Cavendish Square 

Publishing. 
Saiful Amin Ghofur. (2008). Profil Para Mufasir Al-Qur’an. Pustaka Insan Madani. 
Tri Hermawan, Putri Rafa Salihah, & Muhammad Hafizh. (2017). The Concept of Women’s 

Dress in Tafsir Nusantara: A Comparative Study of Four Indonesian Exegeses. 
Ulumuna, 21(2), 370–390. https://doi.org/10.20414/ujis.v21i2.278. 

 


