HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 2 No. 10 2025, hal. 280-292 e-ISSN: 2988-6287

TEOLOGI KRISTEN DALAM PERBEDAAN ALIRAN: UPAYA MEMAHAMI
KERAGAMAN DALAM KESATUAN IMAN

Hilbreth Parende Kayang
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
Corespondensi author email: hilbrethkayang9@gmail.com

Vhaganza Aditya Pasally
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
vhaganzaadityapasally@gmail.com

Maurice Mercy Ra’bang
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
mauricemercy04@gmail.com

Vesiansi Nona Turu
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
nonaturuvesiansi@gmail.com

Yunirma
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
simbuangindah701@gmail.com

Abstract

This article discusses the dynamics of differences in Christian theology and efforts to build
unity of faith amidst this diversity, especially in the Indonesian context. Theological differences
that emerged from the long history of the church such as the Reformation, Catholic tradition,
Protestantism, Evangelicalism, and Pentecostalism have shaped the diversity of the face of
global and local Christianity. This study uses a qualitative descriptive approach with a
literature study of Indonesian-language theological sources to explore the roots of the
differences, the characteristics of each stream, and their contributions to the life of faith of
Christians. This article also highlights the challenges in theological dialogue between streams,
including exclusivism and minimal understanding across traditions. However, behind these
challenges lies a great opportunity to build cooperation, dialogue, and shared testimony. In
the context of a pluralistic and diverse Indonesia, unity of faith can be developed through
inclusive theological education, cross-church cooperation, and the development of contextual
theology that is relevant to local culture and reality. Unity in the Christian faith does not mean
uniformity, but rather the recognition of Christ as the center of faith that unites all differences.
With a spirit of love and humility, the church in Indonesia is called to be an example in caring
for diversity and declaring it as a shared strength.

Keywords: Christian Theology; Church Streams; Unity of Faith; Ecumenism; Contextual Theology;

Church in Indonesia.

280


mailto:hilbrethkayang9@gmail.com
mailto:vhaganzaadityapasally@gmail.com
mailto:mauricemercy04@gmail.com
mailto:nonaturuvesiansi@gmail.com
mailto:simbuangindah701@gmail.com

Abstrak

Artikel ini membahas dinamika perbedaan aliran dalam teologi Kristen serta upaya
membangun kesatuan iman di tengah keragaman tersebut, khususnya dalam konteks
Indonesia. Perbedaan teologi yang muncul dari sejarah panjang gereja seperti Reformasi,
tradisi Katolik, Protestan, Injili, hingga Pentakostal telah membentuk keragaman wajah
kekristenan global dan lokal. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif
dengan studi literatur terhadap sumber-sumber teologi berbahasa Indonesia untuk menggali
akar perbedaan, karakteristik masing-masing aliran, serta kontribusinya terhadap kehidupan
iman umat Kristen. Artikel ini juga menyoroti tantangan dalam dialog teologis antar-aliran,
termasuk eksklusivisme dan minimnya pemahaman lintas tradisi. Namun, di balik tantangan
tersebut terdapat peluang besar untuk membangun kerja sama, dialog, dan kesaksian
bersama. Dalam konteks Indonesia yang plural dan majemuk, kesatuan iman dapat
dikembangkan melalui pendidikan teologi yang inklusif, kerja sama lintas gereja, serta
pengembangan teologi kontekstual yang relevan dengan budaya dan realitas lokal. Kesatuan
dalam iman Kristen bukan berarti penyeragaman, melainkan pengakuan terhadap Kristus
sebagai pusat iman yang menyatukan segala perbedaan. Dengan semangat kasih dan
kerendahan hati, gereja di Indonesia dipanggil untuk menjadi teladan dalam merawat
keragaman dan menyatakannya sebagai kekuatan bersama.

Kata Kunci: Teologi Kristen; Aliran Gereja; Kesatuan Iman; Ekumenisme; Teologi Kontekstual;

Gereja di Indonesia.

PENDAHULUAN

Teologi Kristen merupakan bidang kajian yang tidak hanya menyentuh aspek spiritual, tetapi
juga mencakup pemahaman rasional terhadap iman Kristen dalam konteks sejarah, budaya, dan
praksis umat percaya. Sejak awal kekristenan, perbedaan tafsir dan pendekatan terhadap teks Kitab
Suci telah melahirkan berbagai aliran teologis yang berkembang dalam tubuh Gereja. Perbedaan ini
bukan semata-mata tanda perpecahan, melainkan refleksi dari dinamika iman yang terus bergumul
menjawab tantangan zaman. Dalam konteks ini, keberagaman teologi seharusnya dipahami sebagai
kekayaan iman yang saling melengkapi, bukan sebagai sumber perpecahan. Oleh karena itu,
penting untuk mendalami perbedaan aliran teologi Kristen dengan semangat keterbukaan dan
pemahaman yang mendalam. Teologi tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial-historis tempatnya
tumbuh, sehingga keragaman itu adalah keniscayaan yang harus direspons dengan bijak
(Sumartana, 1999). Dalam kerangka ini, pemahaman terhadap pluralitas teologis menjadi landasan
penting untuk mencapai kesatuan iman yang autentik.

Perbedaan aliran dalam teologi Kristen seperti Protestanisme, Katolik, Ortodoksi Timur, dan
berbagai denominasi lainnya mencerminkan spektrum interpretasi terhadap Alkitab, tradisi gerejawi,
serta pemahaman terhadap karya keselamatan Allah. Masing-masing aliran memiliki kekayaan
warisan spiritual dan teologis yang dapat saling melengkapi bila dilihat dari sudut pandang yang
inklusif. Namun, tidak jarang perbedaan ini menimbulkan ketegangan bahkan konflik, baik dalam
level teologis maupun pastoral. Misalnya, perbedaan pandangan mengenai sakramen, otoritas
gereja, atau peranan iman dan perbuatan dalam keselamatan seringkali menjadi titik gesekan.
Dalam konteks Indonesia, hal ini diperumit oleh keberagaman etnis, budaya, dan sejarah
kolonialisme yang membentuk pola perkembangan gereja secara unik (Bakker, 1993). Dengan
demikian, pendekatan teologis yang bersifat kontekstual menjadi sangat penting. Usaha untuk

281



menyatukan pemahaman bukan berarti menyeragamkan, melainkan menumbuhkan penghargaan
terhadap perbedaan demi kesatuan iman.

Persatuan dalam keragaman merupakan prinsip dasar dalam banyak dokumen ekumenis
yang dihasilkan oleh Dewan Gereja Dunia (World Council of Churches) maupun Dewan Gereja-
gereja di Indonesia (PGlI). Upaya-upaya dialog teologis dan kerja sama lintas denominasi telah
menjadi bagian dari usaha umat Kristen untuk menyuarakan kesatuan dalam Kristus di tengah dunia
yang terpecah-pecah. Ekumenisme bukanlah suatu proyek politis, melainkan panggilan iman untuk
mewujudkan kasih yang menyatukan. Hal ini ditegaskan dalam Injil Yohanes 17:21, “Supaya mereka
semua menjadi satu,” yang menjadi dasar biblis bagi gerakan kesatuan gereja. Namun, dialog ini
harus dibangun di atas dasar kejujuran, keterbukaan, dan kesediaan untuk belajar dari yang lain
tanpa mengorbankan identitas iman masing-masing (Widyapranawa, 1992). Kesatuan bukan berarti
keseragaman, melainkan keharmonisan dalam perbedaan. Maka, memahami berbagai aliran teologi
Kristen secara mendalam menjadi langkah awal menuju kebersamaan yang otentik.

Dalam dunia akademik, kajian tentang perbedaan teologi Kristen seringkali dilakukan
dengan pendekatan historis dan hermeneutis yang ketat. Hal ini bertujuan agar setiap aliran
dipahami dalam konteks kemunculannya, pergumulan zamannya, serta respon terhadap berbagai
isu teologis dan sosial. Misalnya, Reformasi Protestan abad ke-16 tidak hanya merupakan reaksi
terhadap praktik gereja Katolik yang dianggap menyimpang, tetapi juga lahir dari pencarian
otentisitas iman berdasarkan Kitab Suci (Latourette, 2000). Sementara itu, tradisi Ortodoks Timur
berkembang dengan kekayaan spiritualitas mistik dan liturgi yang kuat, sebagai respon terhadap
kebudayaan Bizantium. Di sisi lain, teologi Katolik berkembang dengan penekanan pada tradisi,
magisterium, dan sakramentalitas kehidupan gereja. Setiap pendekatan ini tidak bisa dinilai dari satu
perspektif saja, melainkan perlu dilihat sebagai bagian dari mosaik besar umat percaya yang sedang
menapaki ziarah iman mereka. Oleh karena itu, pendekatan interdisipliner sangat diperlukan untuk
memahami kompleksitas ini secara utuh.

Penting pula untuk memahami bahwa dinamika teologis dalam Kristen tidak berhenti pada
aliran besar saja, tetapi terus berkembang melalui gerakan-gerakan baru seperti Pentakostalisme,
Karismatik, Injili dan bahkan Teologi Kontekstual. Di Indonesia, misalnya, teologi kontekstual
berusaha menjawab tantangan kehidupan berbangsa dan beragama di tengah pluralitas budaya dan
keyakinan. Teologi ini menempatkan pengalaman umat sebagai titik tolak refleksi iman, sehingga
menghasilkan pendekatan yang relevan dan membumi (Sumartana, 1999). Dalam konteks ini,
keragaman aliran menjadi ruang dialog yang kreatif, bukan ancaman terhadap ortodoksi. Perlu ada
kesadaran bahwa perbedaan bukan sekadar variasi doktrin, tetapi juga ekspresi iman yang hidup
dan dinamis. Maka, tugas gereja dan para teolog adalah mengelola perbedaan ini dalam semangat
kasih dan penghargaan yang tinggi terhadap sesama tubuh Kristus. Dengan demikian, gereja dapat
hadir sebagai saksi kasih Allah di tengah dunia yang terpecah.

Dalam menghadapi tantangan global seperti sekularisme, relativisme, dan konflik
antaragama, kesatuan umat Kristen menjadi kebutuhan yang mendesak. Namun, kesatuan ini tidak
dapat dicapai melalui pemaksaan doktrin atau penyeragaman praksis, melainkan melalui
pemahaman yang mendalam atas keragaman yang ada. Gereja perlu memperkuat pendidikan
teologis yang terbuka terhadap berbagai pandangan serta mendorong dialog lintas denominasi dan
budaya. Dalam hal ini, peran lembaga pendidikan teologi, sinode, dan organisasi ekumenis sangat

282



penting. Pendidikan teologi yang bersifat eksklusif hanya akan melanggengkan polarisasi dan
kesalahpahaman antarumat Kristen (Suhento, 2007). Sebaliknya, pendidikan yang mengedepankan
dialog dan refleksi kritis akan melahirkan pemimpin gereja yang mampu merawat kesatuan di
tengah perbedaan. Kesatuan iman dalam keragaman aliran teologi menjadi panggilan bersama
umat Kristen masa kini dan mendatang.

Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis perbedaan aliran dalam
teologi Kristen serta menelusuri kemungkinan upaya-upaya menuju kesatuan iman. Kajian ini
dilakukan dengan pendekatan deskriptif-analitis yang mengacu pada literatur akademik dan
dokumen gerejawi. Harapannya, tulisan ini dapat memberikan kontribusi terhadap pengembangan
teologi yang inklusif dan transformatif, khususnya dalam konteks Indonesia yang plural. Penulis
menyadari bahwa pembahasan ini tidak dapat mengakomodasi seluruh kompleksitas aliran teologi
Kristen, namun kiranya dapat menjadi pintu masuk untuk dialog yang lebih luas dan mendalam.
Kesatuan dalam Kristus bukanlah proyek teologis belaka, melainkan wujud nyata dari panggilan
kasih dan perdamaian yang melampaui batas-batas denominasi. Maka, kiranya tulisan ini dapat
menjadi bagian dari pergumulan gereja dalam menyatakan kesaksian iman di tengah dunia. Dengan
semangat “berbeda-beda tetapi satu di dalam Kristus”, gereja diajak untuk menjadi tubuh yang hidup
dan bersatu.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi pustaka
(library research), yang bertujuan untuk mengkaji dan memahami dinamika perbedaan aliran dalam
teologi Kristen serta upaya mewujudkan kesatuan iman di tengah keragaman tersebut. Data
dikumpulkan melalui penelusuran literatur teologis, dokumen-dokumen gerejawi, hasil-hasil sidang
ekumenis, serta tulisan akademik dari para teolog Indonesia dan dunia yang relevan dengan topik.
Analisis dilakukan secara hermeneutis dan reflektif, dengan menelaah isi, konteks, serta kontribusi
pemikiran masing-masing aliran teologi terhadap pemahaman iman Kristen secara menyeluruh.
Penelitian ini tidak bertujuan untuk membandingkan secara apologetis antar denominasi, melainkan
untuk menemukan benang merah yang dapat menjadi dasar dialog dan kesatuan. Validitas data
diperkuat dengan mengacu pada sumber-sumber primer dan sekunder yang diakui secara
akademik, seperti karya-karya Sumartana (1999), Widyapranawa (1992), dan dokumen resmi dari
Dewan Gereja-gereja di Indonesia. Dengan pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat
memberikan kontribusi yang signifikan dalam wacana teologi lintas aliran yang bersifat konstruktif
dan transformatif, khususnya dalam konteks gereja Indonesia yang majemuk.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sejarah Perkembangan dan Akar Perbedaan Aliran Teologi Kristen

Sejarah perkembangan aliran teologi Kristen tidak dapat dilepaskan dari dinamika
kehidupan Gereja sejak masa awal kekristenan. Gereja mula-mula tumbuh dalam konteks
kekaisaran Romawi yang penuh tantangan, baik secara politik maupun teologis. Dalam masa-masa
awal, belum terdapat struktur gereja yang mapan, sehingga pengajaran iman sangat dipengaruhi
oleh komunitas lokal dan pengakuan iman para rasul. Lambat laun, muncul kebutuhan akan
pengakuan iman bersama yang mengikat seluruh jemaat Kristen, seperti termanifestasi dalam

283



rumusan-rumusan konsili, misalnya Konsili Nicea (325 M) dan Konsili Konstantinopel (381 M).
Konsili-konsili ini mencoba mengatasi ajaran-ajaran yang dianggap menyimpang, seperti Arianisme,
serta mempertegas pemahaman akan keilahian Kristus dan relasinya dengan Allah Bapa. Meski
demikian, perbedaan teologis tetap muncul dan berkembang seiring waktu. Perbedaan tafsir
terhadap doktrin dan tradisi menjadi faktor awal munculnya cabang-cabang pemikiran teologi
Kristen. Hal ini memperlihatkan bahwa sejak awal, kekristenan adalah iman yang bertumbuh melalui
dialog dan pergumulan (Latourette, 2000).

Salah satu peristiwa penting yang menandai perpecahan dalam tubuh gereja Kristen adalah
Skisma Besar (Great Schism) tahun 1054 M, yang memisahkan Gereja Barat (Katolik Roma) dan
Gereja Timur (Ortodoks). Skisma ini disebabkan oleh sejumlah perbedaan teologis dan liturgis yang
telah lama berkembang, antara lain mengenai penggunaan roti beragi atau tidak beragi dalam
Ekaristi, penambahan "filioque" dalam Pengakuan Iman Nicea, serta persoalan otoritas paus. Gereja
Barat mengembangkan teologi yang lebih legalistik dan hierarkis, sedangkan Gereja Timur lebih
menekankan aspek mistik dan pengalaman liturgis. Konflik ini juga dipengaruhi oleh faktor politik
dan kultural antara Kekaisaran Romawi Barat dan Timur. Skisma tersebut bukan hanya
memisahkan struktur gereja, tetapi juga melahirkan corak teologi yang berbeda secara fundamental.
Gereja Katolik lebih menekankan aspek rasional dan sistematis dalam teologi, sementara Ortodoks
lebih mengedepankan tradisi liturgis dan pengalaman spiritual (Bakker, 1993). Skisma ini menjadi
titik awal bagi perkembangan dua cabang utama dalam kekristenan yang masih berlanjut hingga
kini, dengan ciri dan sistem teologi masing-masing.

Perbedaan yang lebih besar lagi muncul ketika terjadi Reformasi Protestan pada abad ke-
16, yang dipelopori oleh tokoh-tokoh seperti Martin Luther, John Calvin, dan Huldrych Zwingli.
Reformasi merupakan respons terhadap praktikk dan ajaran Gereja Katolik yang dianggap
menyimpang dari semangat Injil, terutama terkait penjualan indulgensi, otoritas paus, dan kurangnya
dasar biblika dalam banyak doktrin. Luther dengan tegas menekankan prinsip "sola scriptura"
(hanya Kitab Suci) dan "sola fide" (hanya iman) sebagai fondasi keselamatan. Gerakan ini dengan
cepat menyebar ke berbagai wilayah Eropa dan melahirkan sejumlah aliran teologis yang berbeda,
seperti Lutheran, Reformed, dan Anabaptis. Masing-masing membawa corak teologi yang khas, baik
dalam pemahaman terhadap sakramen, gereja, maupun keselamatan. Reformasi bukan hanya
peristiwa religius, tetapi juga transformasi sosial dan politik yang mengguncang otoritas gerejawi dan
membuka ruang bagi kebebasan tafsir. Dengan demikian, teologi Protestan berkembang sebagai
ruang diskursus yang dinamis dan terbuka (Latourette, 2000). Sejak saat itu, kekristenan tidak lagi
memiliki satu wajah, tetapi menjadi spektrum luas dengan corak teologi yang beragam.

Setelah Reformasi, muncul berbagai cabang baru dalam Protestanisme sebagai hasil dari
penafsiran yang berbeda terhadap ajaran Alkitab dan perbedaan konteks sosial-budaya. Misalnya,
aliran Baptis menolak baptisan bayi dan menekankan baptisan dewasa atas dasar pengakuan
pribadi akan iman. Sementara itu, Metodisme lahir dari kebangkitan spiritual di Inggris yang dipimpin
oleh John Wesley, dengan penekanan pada kekudusan hidup dan pelayanan sosial. Aliran-aliran ini
tidak hanya membawa doktrin baru, tetapi juga semangat pembaruan rohani dan etika Kristen dalam
kehidupan sehari-hari. Gerakan Pentakosta dan Karismatik yang muncul pada abad ke-20 juga
menambahkan dimensi baru dalam kekristenan, dengan penekanan pada pengalaman Roh Kudus,
karunia rohani, dan penyembuhan ilahi. Perkembangan ini menunjukkan bahwa teologi Kristen terus

284



berubah dan berkembang menanggapi kebutuhan zaman dan konteks umat. Oleh karena itu, tidak
heran jika hari ini terdapat ratusan bahkan ribuan denominasi Kristen di seluruh dunia. Perbedaan-
perbedaan ini seringkali lebih bersifat praksis dan penekanan spiritual, bukan semata-mata
perbedaan doktrin dasar (Suhento, 2007).

Di Indonesia, masuknya kekristenan membawa serta berbagai bentuk ekspresi teologi dari
Barat, baik dari tradisi Katolik maupun Protestan. Misionaris dari Belanda, Jerman, Inggris, dan
Amerika datang membawa aliran-aliran teologi yang beragam, yang kemudian diterima dan
diadaptasi oleh gereja-gereja lokal. Namun, karena konteks Indonesia yang berbeda secara budaya
dan religi, berkembanglah pula upaya kontekstualisasi teologi yang berusaha menjawab pergumulan
umat Kristen setempat. Tokoh seperti Theo Sumartana menekankan pentingnya teologi kontekstual
yang bertumpu pada pengalaman hidup masyarakat Indonesia dan dialog dengan agama-agama
lain (Sumartana, 1999). Dalam proses ini, muncul pemikiran bahwa perbedaan aliran bukanlah
hambatan, melainkan peluang untuk saling memperkaya. Gereja di Indonesia berada dalam posisi
unik, karena selain menghadapi pluralisme agama, juga menghadapi pluralitas teologis internal yang
menuntut keterbukaan dan pengakuan terhadap keragaman dalam tubuh Kristus. Kesadaran akan
pluralitas ini menjadi penting dalam membangun kehidupan gereja yang relevan dan inklusif.

Perbedaan teologi yang lahir dari sejarah panjang kekristenan ini seharusnya tidak dilihat
sebagai pemecah-belah, tetapi sebagai hasil dari dinamika iman yang hidup dan terus bergumul
menjawab tantangan zaman. Ketika kita melihat kembali sejarah perkembangan teologi Kristen, kita
dapat menyadari bahwa setiap aliran muncul dalam konteksnya masing-masing dan membawa
kontribusi yang tidak dapat diabaikan. Teologi Katolik dengan struktur magisteri yang kuat telah
menjaga kontinuitas ajaran sejak zaman para rasul, sementara Ortodoks memperkaya iman Kristen
dengan kedalaman spiritual dan liturgisnya. Protestanisme membuka ruang kebebasan berekspresi
dan refleksi kritis terhadap teks suci, dan aliran-aliran baru seperti Pentakostalisme mengingatkan
kembali akan pentingnya pengalaman akan kehadiran Roh Kudus dalam kehidupan sehari-hari.
Setiap cabang ini, dengan segala perbedaannya, merefleksikan bagian dari tubuh Kristus yang satu
(Widyapranawa, 1992). Oleh sebab itu, pemahaman terhadap sejarah dan akar perbedaan ini
menjadi landasan penting untuk membangun kesatuan iman dalam semangat saling menghargai.

Dengan demikian, memahami sejarah dan akar perbedaan aliran teologi Kristen bukan
hanya soal mengetahui fakta sejarah, tetapi juga soal mengembangkan sikap teologis yang
bijaksana dan dialogis. Di tengah dunia yang semakin plural dan kompleks, gereja diundang untuk
menjadi ruang perjumpaan, bukan perpecahan. Dengan mengenali latar belakang teologis masing-
masing aliran, gereja dapat menghindari sikap eksklusif dan sektarian yang merusak kesaksian
Kristiani. Justru, dari pemahaman mendalam terhadap sejarah inilah dapat tumbuh suatu kesadaran
akan pentingnya bekerja sama dalam semangat ekumenis, sebagaimana diupayakan oleh berbagai
lembaga seperti Dewan Gereja Dunia dan Persekutuan Gereja-Gereja di Indonesia (PGI). Melalui
kesediaan untuk belajar dari sejarah, umat Kristen dapat menatap masa depan dengan harapan,
bahwa kesatuan iman bukan mustahil, melainkan sesuatu yang dapat dibangun di atas fondasi
kasih dan pengertian. Dengan demikian, perbedaan teologi bukan akhir dari kesatuan, melainkan
awal dari dialog yang membangun dan memperkaya (Bakker, 1993).

285



Karakteristik Teologi Masing-Masing Aliran dan Kontribusinya terhadap Iman Kristen

Keberagaman aliran dalam teologi Kristen mencerminkan respons umat terhadap firman
Tuhan dalam konteks sejarah, budaya, dan tantangan zaman yang berbeda. Setiap aliran
membawa fokus, pendekatan, dan kekhasan yang membentuk identitas iman dan praktik umatnya.
Teologi Katolik Roma, misalnya, dikenal dengan sistem ajaran yang mapan dan terstruktur. Otoritas
Gereja, khususnya paus dan magisterium (ajaran resmi), menjadi landasan dalam penafsiran Kitab
Suci dan pengembangan ajaran moral. Teologi Katolik menekankan keterpaduan antara iman dan
akal, tradisi dan Kitab Suci, serta pentingnya sakramen dalam kehidupan rohani. Ajaran tentang
tujuh sakramen, termasuk Ekaristi sebagai pusat spiritualitas, memberi kekayaan dalam
pengalaman iman umat Katolik. Kontribusi utama aliran ini adalah pelestarian tradisi apostolik dan
kesatuan doktrin yang terus dijaga sejak abad pertama (Hardjowasito, 1993). Aspek liturgi yang
khusyuk dan reflektif juga menjadi warisan penting dalam kekayaan iman Kristen secara umum.

Sementara itu, Gereja Ortodoks Timur menampilkan pendekatan teologi yang khas dengan
penekanan pada mistisisme, kontemplasi, dan spiritualitas ikon. Dalam tradisi Ortodoks,
pengalaman akan Allah lebih utama daripada spekulasi teologis yang rasional. Doa Yesus, puasa,
liturgi ilahi, serta penghormatan terhadap ikon menjadi elemen penting dalam kehidupan spiritual
umat Ortodoks. Teologi Ortodoks sangat memperhatikan aspek teosis, yaitu partisipasi manusia
dalam kehidupan ilahi, sebagai tujuan keselamatan. Ajaran ini menekankan transformasi spiritual
yang mendalam, bukan sekadar pembenaran secara hukum. Selain itu, Gereja Ortodoks menolak
perkembangan doktrin tanpa konsensus konsili ekumenis, menjadikan kesatuan historis sebagai
tolak ukur kebenaran iman. Kontribusinya terhadap teologi Kristen terletak pada kekayaan liturgi,
kehidupan asketik, serta kesetiaan pada tradisi para Bapa Gereja (Widyapranawa, 1992). Dalam
dunia yang serba rasional, Ortodoksi menghadirkan wajah iman yang tenang, mendalam, dan penuh
kekhusyukan.

Teologi Protestan muncul sebagai reaksi terhadap berbagai praktik dan ajaran Gereja
Katolik yang dianggap menyimpang dari ajaran Kitab Suci. Aliran ini sangat menekankan prinsip
sola scriptura, yaitu hanya Kitab Suci yang menjadi otoritas tertinggi dalam kehidupan beriman.
Selain itu, prinsip sola fide dan sola gratia menyatakan bahwa keselamatan diperoleh hanya melalui
iman dan anugerah, bukan karena usaha manusia. Protestanisme mendorong pembacaan Alkitab
secara pribadi dan interpretasi langsung oleh umat, yang pada gilirannya memicu lahirnya beragam
denominasi. Gereja Lutheran, Calvinis (Reformed), dan Anabaptis berkembang dengan karakteristik
masing-masing, seperti ajaran predestinasi, pemahaman sakramen yang bervariasi, dan pengaturan
sistem kepemimpinan gereja yang berbeda. Kontribusi utama Protestanisme adalah pembukaan
ruang kebebasan teologis, penguatan tanggung jawab iman pribadi, dan etika kerja sebagai
ekspresi iman (Latourette, 2000). Hal ini memperkaya tradisi Kristen dengan semangat reformasi
yang terus hidup dalam berbagai bentuk.

Di luar tiga aliran besar tersebut, muncul pula denominasi-denominasi baru yang membawa
pembaruan rohani dan ekspresi iman yang lebih kontekstual. Gerakan Pentakosta, yang dimulai
pada awal abad ke-20, menekankan baptisan Roh Kudus, karunia-karunia rohani (seperti bahasa
roh, nubuat, penyembuhan), serta pengalaman langsung dengan kehadiran Allah. Liturgi yang
ekspresif, penyembahan yang emosional, dan khotbah yang aplikatif menjadi ciri khas gereja-gereja
Pentakosta. Selain itu, Gerakan Karismatik yang muncul lintas denominasi memperkenalkan

286



dimensi pengalaman spiritual dalam gereja-gereja arus utama. Aliran-aliran ini menekankan
hubungan pribadi dengan Allah, pertobatan yang nyata, serta kehidupan yang dipenuhi kuasa Roh.
Dalam konteks dunia modern yang sekuler, kehadiran aliran ini menjadi jawaban atas kekeringan
spiritual dan kebutuhan umat akan pengalaman iman yang hidup. Kontribusinya adalah
membangkitkan semangat penginjilan dan pembaruan dalam gereja (Suhento, 2007).

Aliran Injili (Evangelikal) juga memainkan peran penting dalam lanskap teologi Kristen
modern. Dikenal dengan penekanan pada otoritas Alkitab, pentingnya pertobatan pribadi, dan misi
penginjilan, Injili seringkali menjadi jembatan antara teologi klasik Protestan dan gerakan rohani
kontemporer. Gerakan ini sangat aktif dalam pelayanan sosial, pendidikan, serta pembinaan iman
yang berbasis komunitas. Di Indonesia, banyak lembaga Kristen Injili terlibat dalam pelayanan lintas
budaya dan pelayanan anak muda. Injili juga menekankan pentingnya integritas moral dan pengaruh
kekristenan dalam masyarakat. Meski sering dikritik karena konservatisme doktrinal, aliran ini tetap
menjadi motor penggerak kebangunan rohani di banyak tempat. Kontribusinya terletak pada
konsistensi pewartaan Injil dan penguatan kehidupan pribadi yang sesuai dengan ajaran Kristus
(Sumartana, 1999). Dengan demikian, Injili menawarkan wajah iman yang bersungguh-sungguh dan
berkomitmen.

Di Indonesia sendiri, keberagaman teologi ini sangat terasa dalam kehidupan bergereja.
Gereja-gereja arus utama seperti GKI, HKBP, GKJ, dan GMIM mewakili berbagai tradisi Protestan
dengan latar belakang misi dari Belanda dan Jerman. Sementara gereja-gereja Pentakosta dan
Karismatik berkembang pesat di kota-kota besar dengan jemaat yang lebih muda dan ekspresif.
Katolik tetap kuat dalam struktur dan pendidikan, serta hadir dalam karya-karya sosial di bidang
pendidikan dan kesehatan. Dalam konteks ini, umat Kristen Indonesia dihadapkan pada kenyataan
bahwa iman tidak hanya satu bentuk, tetapi beragam ekspresi. Dialog antar-denominasi menjadi
penting untuk memperkuat kesaksian bersama, terutama dalam menghadapi tantangan sosial,
politik, dan keberagaman agama di Indonesia. Kesadaran akan kontribusi masing-masing aliran
terhadap kekayaan iman Kristen dapat memperkuat semangat ekumenis dan kebersamaan dalam
tubuh Kristus (Bakker, 1993).

Oleh karena itu, memahami karakteristik dan kontribusi masing-masing aliran teologi Kristen
bukanlah upaya untuk menilai siapa yang paling benar, tetapi untuk melihat bagaimana setiap aliran
menjadi bagian dari narasi besar iman Kristen. Dengan mengenali kekayaan ini, gereja dapat
bergerak menuju dialog yang sehat dan saling membangun. Perbedaan dalam liturgi, dogma, dan
pendekatan spiritual seharusnya tidak menjadi penghalang untuk kesatuan. Justru, melalui
pemahaman dan penghargaan terhadap keberagaman tersebut, umat Kristen dapat menjadi
kesaksian yang lebih utuh bagi dunia. Dalam semangat kasih, kerendahan hati, dan pembelajaran
bersama, masing-masing aliran dapat saling melengkapi dan memperkuat kehidupan rohani umat
Tuhan. Sebab pada akhirnya, semua bersumber pada Kristus yang sama, Injil yang satu, dan
panggilan yang serupa untuk menjadi terang dan garam dunia (Widyapranawa, 1992). Kesatuan
iman dalam keragaman bukanlah utopia, tetapi kemungkinan yang nyata ketika gereja membuka diri
untuk saling memahami.

287



Tantangan dan Kesempatan dalam Dialog Teologis Antar-Aliran

Dialog teologis antar-aliran Kristen merupakan keniscayaan dalam kehidupan gereja masa
kini, terutama dalam konteks globalisasi dan pluralisme. Keberagaman pandangan teologis tidak
hanya terjadi lintas benua, tetapi juga dalam satu bangsa, bahkan satu kota. Di Indonesia, realitas
ini terlihat dalam keragaman gereja yang hidup berdampingan, seperti Gereja Katolik, Ortodoks,
Protestan arus utama, Injili, dan Pentakostal. Namun, dialog antar-aliran tidak mudah untuk
diwujudkan karena adanya perbedaan doktrin, liturgi, serta sejarah saling curiga yang panjang.
Salah satu tantangan utama adalah sikap eksklusivisme teologis yang masih kuat di sebagian
kalangan. Banyak gereja atau aliran menganggap pemahamannya sebagai yang paling benar,
sehingga enggan membuka ruang diskusi yang sehat (Sumartana, 1999). Sikap seperti ini kerap kali
menghambat terjadinya dialog yang saling membangun dan memperkaya.

Selain itu, perbedaan penekanan dalam ajaran dan praktik ibadah menjadi kendala dalam
menjalin komunikasi yang mendalam. Misalnya, pemahaman mengenai sakramen, peran Roh
Kudus, otoritas Alkitab, dan struktur kepemimpinan gereja sering kali menimbulkan ketegangan
dalam diskusi teologis. Dalam tradisi Katolik, kehadiran magisterium dan tradisi suci menjadi otoritas
sejajar dengan Kitab Suci, sedangkan dalam Protestan arus utama hanya Kitab Suci yang dianggap
sebagai sumber utama ajaran (Hardjowasito, 1993). Perbedaan ini menciptakan cara berpikir dan
kerangka dialog yang berlainan. Gereja Pentakostal menekankan pengalaman karismatik sebagai
bukti kehadiran Allah, sedangkan gereja Reformed cenderung skeptis terhadap ekspresi emosional
dalam ibadah. Ketegangan ini menjadi tantangan besar bagi dialog yang mengedepankan
pengertian bersama. Jika tidak ditangani dengan kerendahan hati dan semangat belajar, perbedaan
ini bisa memperlebar jurang pemisah antar-gereja.

Namun demikian, tantangan-tantangan tersebut juga membuka ruang bagi terciptanya
kesempatan yang kaya untuk saling memahami dan memperkaya. Dialog teologis yang dilakukan
dengan keterbukaan dan semangat ekumenis dapat membantu setiap gereja melihat kekayaan
iman dari perspektif yang berbeda. Dalam konteks ini, perbedaan bukan untuk dipertentangkan,
tetapi untuk dipelajari secara kritis dan terbuka. Seperti ditegaskan oleh Bakker (1993), dialog lintas
tradisi dalam kekristenan dapat menjadi jalan menuju pendalaman spiritualitas dan pemurnian
ajaran. Gereja-gereja yang selama ini hidup dalam dunia mereka masing-masing dapat belajar
untuk saling mendengarkan dan membangun pengertian yang lebih utuh mengenai Injil.
Kesempatan ini bukan hanya untuk kepentingan internal gereja, tetapi juga untuk memberikan
kesaksian yang relevan kepada dunia luar tentang kasih Kristus yang melampaui batas institusi.

Salah satu bentuk nyata kesempatan dalam dialog antar-aliran adalah kerja sama lintas
denominasi dalam bidang pendidikan, pelayanan sosial, dan penginjilan. Di Indonesia, forum-forum
seperti PGl (Persekutuan Gereja-gereja di Indonesia) telah menjadi wadah penting untuk
mempertemukan berbagai aliran dalam semangat kebersamaan. Meski belum seluruh gereja terlibat
secara aktif, inisiatif-inisiatif ini memberi harapan akan terciptanya sinergi dalam pelayanan Kristen.
Di bidang akademik, kampus-kampus teologi mulai membuka ruang diskusi terbuka bagi mahasiswa
dari berbagai latar belakang gerejawi. Misalnya, Sekolah Tinggi Teologi Jakarta dan Universitas
Kristen Duta Wacana menerima mahasiswa dari lintas denominasi dan mendorong dialog
interdenominasi yang sehat (Suhento, 2007). Ruang-ruang ini menjadi medan latihan bagi generasi
pemimpin gereja masa depan untuk membangun jembatan, bukan tembok, di tengah keragaman.

288



Lebih dari sekadar komunikasi antar lembaga, dialog teologis juga merupakan proses
pembentukan spiritualitas gereja yang inklusif dan bertanggung jawab. Dalam dialog, gereja
dipanggil untuk tidak hanya mempertahankan identitas, tetapi juga menguiji kembali ajarannya dalam
terang kasih dan kebenaran Kristus. Proses ini membawa gereja pada kesadaran bahwa tidak ada
satu tradisi pun yang memegang seluruh kebenaran secara mutlak. Dalam semangat ini, perbedaan
bukan ancaman, melainkan panggilan untuk memperluas pemahaman akan misteri Allah. Teologi
Kristen tidak statis, tetapi berkembang dalam komunitas yang terbuka dan bertanggung jawab
terhadap sejarah dan konteksnya. Oleh karena itu, dialog antar-aliran harus dijalankan dalam
semangat rendah hati, saling mendengarkan, dan siap mengoreksi diri sendiri bila diperlukan
(Latourette, 2000). Itulah bentuk pertumbuhan yang sejati dalam tubuh Kristus.

Tantangan terbesar mungkin bukan pada perbedaan doktrin itu sendiri, melainkan pada
sikap hati yang tertutup. Tanpa kasih, dialog akan menjadi debat kosong yang memperkuat
polarisasi. Gereja masa kini dipanggil untuk melampaui tembok-tembok sektarian demi kesaksian
yang lebih kuat di tengah dunia yang terpecah. Dunia membutuhkan gereja yang tidak hanya kuat
dalam ajaran, tetapi juga nyata dalam tindakan kasih. Dalam konteks ini, dialog bukan sekadar
diskusi teologis, tetapi juga bentuk pelayanan, upaya rekonsiliasi, dan perwujudan tubuh Kristus
yang satu. Kesatuan bukan berarti penyeragaman, tetapi persekutuan dalam keragaman yang
dihormati. Seperti ditegaskan oleh Rasul Paulus, “Sekalipun banyak, kita adalah satu tubuh dalam
Kristus” (Roma 12:5). Inilah visi eklesiologis yang seharusnya menjadi arah dari setiap dialog antar-
aliran Kristen.

Dengan demikian, dialog teologis antar-aliran adalah medan pembentukan iman yang
dewasa dan bertanggung jawab. Gereja tidak dapat terus hidup dalam keterpisahan tanpa merusak
kesaksian Injil. Justru dalam saling belajar, saling mengoreksi, dan saling memperkaya, gereja
dapat menampilkan wajah Kristus yang utuh kepada dunia. Tantangan dan kesempatan berjalan
beriringan dalam dinamika ini. Masa depan kekristenan bukan terletak pada kejayaan satu
denominasi, tetapi pada kemampuan umat Tuhan untuk hidup bersama dalam perbedaan, dengan
kasih sebagai pengikat utama. Oleh karena itu, gereja masa kini perlu membangun kultur dialog
yang sehat, bukan hanya di level pemimpin, tetapi hingga ke jemaat akar rumput. Di sinilah gereja
akan menjadi saksi sejati dari Injil yang mempersatukan dalam kasih dan kebenaran.

Membangun Kesatuan Iman di Tengah Keragaman: Perspektif Kontekstual Indonesia)
Konteks Indonesia sebagai negara multikultural, multietnis, dan multireligius menjadi latar
yang unik sekaligus menantang bagi pembangunan kesatuan iman umat Kristen. Dalam kerangka
ini, gereja-gereja dari berbagai aliran tidak hanya hidup berdampingan dengan umat agama lain,
tetapi juga dengan sesama Kristen yang berasal dari tradisi teologis berbeda. Perbedaan liturgi,
struktur organisasi, pendekatan terhadap Alkitab, hingga cara beribadah menjadi hal yang nyata
dirasakan dalam kehidupan gerejawi di Indonesia. Namun, keragaman ini bukanlah hambatan
mutlak, melainkan potensi yang besar jika dikelola secara bijak. Kesatuan iman bukan berarti
penyeragaman doktrin, melainkan pengakuan bersama akan Yesus Kristus sebagai Tuhan dan
Juruselamat, dasar utama dari semua tradisi Kristen (Bakker, 1993). Dalam konteks ini, dialog, kerja
sama, dan saling pengertian menjadi sarana utama membangun kesatuan di tengah perbedaan.

289



Kesatuan iman di Indonesia tidak dapat dilepaskan dari sejarah masuknya Kekristenan ke
Nusantara. Proses misi dari Barat membawa aneka ragam tradisi gerejawi ke tanah air, seperti
Lutheran dari Jerman, Reformed dari Belanda, dan Katolik dari Portugis dan Spanyol. Setelah
kemerdekaan, muncul pula pengaruh dari Amerika melalui Injili dan Pentakostal. Hal ini
menyebabkan umat Kristen Indonesia terbentuk dalam lanskap teologi yang plural sejak awal
(Sumartana, 1999). Di satu sisi, hal ini memperkaya kehidupan rohani umat. Namun di sisi lain,
tantangan juga muncul berupa fragmentasi, eksklusivisme, dan minimnya dialog lintas denominasi.
Dalam kenyataan ini, penting bagi gereja-gereja di Indonesia untuk menempatkan identitas nasional
dan panggilan kekristenan Indonesia sebagai dasar dalam menjalin kesatuan. Kesadaran akan
sejarah dan konteks kebangsaan dapat menjadi perekat antar aliran yang selama ini berjalan
sendiri-sendiri.

Upaya membangun kesatuan iman di Indonesia juga menyentuh aspek teologi kontekstual.
Gereja Indonesia dipanggil untuk mengembangkan pemahaman iman yang mampu berbicara dalam
bahasa dan budaya lokal. Teologi yang lahir dari konteks lokal akan lebih mudah diterima dan
dipahami umat, tanpa kehilangan esensi Injil itu sendiri. Dalam hal ini, kontekstualisasi bukanlah
kompromi terhadap ajaran iman, melainkan bentuk inkarnasi yang relevan terhadap kebutuhan
zaman dan tempat. Proses ini memerlukan keterlibatan dari seluruh spekirum gereja untuk
menyumbangkan perspektif mereka dalam membangun teologi Indonesia yang inklusif dan relevan
(Suhento, 2007). Teologi kontekstual yang terbuka terhadap perbedaan akan menjadi jembatan
untuk menciptakan pemahaman bersama dan kesatuan dalam keragaman.

Dalam praktik kehidupan bergereja, kesatuan iman dapat diwujudkan melalui kerja sama
lintas denominasi dalam bidang pendidikan, pelayanan sosial, dan misi bersama. Banyak gereja
lokal di Indonesia sudah memulai langkah konkret dengan mendirikan forum lintas denominasi di
tingkat kota atau kabupaten. Contohnya adalah Forum Komunikasi Kristen di berbagai daerah, yang
menjadi ruang dialog dan kolaborasi nyata antar gereja. Di tingkat nasional, Persekutuan Gereja-
Gereja di Indonesia (PGl) telah lama menjadi wadah penting dalam menyuarakan suara bersama
umat Kristen, terutama dalam isu-isu sosial, politik, dan hak asasi manusia. Kolaborasi ini tidak
hanya memperkuat kesaksian gereja di tengah masyarakat, tetapi juga menunjukkan bahwa
perbedaan tidak menjadi hambatan untuk bekerja bersama dalam kasih dan pelayanan (Latourette,
2000). Dengan demikian, kerja sama menjadi wajah kesatuan iman yang tampak dalam tindakan
nyata.

Selain itu, kesatuan iman juga perlu dibangun melalui pendidikan teologi yang terbuka dan
ekumenis. Lembaga pendidikan teologi di Indonesia perlu mendorong pemahaman lintas tradisi dan
menghargai pluralitas dalam tubuh Kristus. Kurikulum yang menyajikan sejarah dan doktrin berbagai
aliran secara proporsional akan menolong mahasiswa memahami dan menghargai perbedaan,
bukan menolaknya. Kesempatan belajar lintas kampus atau pertukaran dosen antar-seminari juga
dapat memperkaya wawasan dan membangun jaringan dialog yang luas. Dalam konteks ini, peran
lembaga-lembaga seperti STT Jakarta, UKDW, STFT Widya Sasana, dan lainnya menjadi strategis
dalam mencetak pemimpin gereja yang inklusif dan terbuka terhadap dialog teologis. Pendidikan
yang menanamkan semangat persatuan di tengah keberagaman akan mempersiapkan gereja masa
depan yang mampu berdiri bersama dalam kasih dan kebenaran (Widyapranawa, 1992).

290



Membangun kesatuan iman juga memerlukan pendekatan spiritual yang menyentuh dasar
relasi umat dengan Allah dan sesama. Ibadah bersama lintas gereja, doa oikumenis, dan retret
bersama dapat menjadi sarana yang kuat dalam mempererat hubungan. Di banyak tempat di
Indonesia, jemaat dari berbagai denominasi sudah mulai mengadakan ibadah bersama dalam
rangka Natal, Paskah, dan Hari Doa Sedunia. Kegiatan-kegiatan ini tidak hanya membangun
solidaritas iman, tetapi juga mencairkan ketegangan historis yang mungkin masih tersisa di antara
aliran-aliran gereja. Dalam persekutuan doa, umat dari tradisi Katolik dan Protestan dapat bersama-
sama menyatakan iman mereka kepada Kristus yang sama. Spiritualitas bersama menjadi fondasi
penting dalam membentuk kesatuan yang bukan hanya bersifat institusional, tetapi juga menyentuh
hati dan kehidupan nyata umat (Hardjowasito, 1993). Inilah bentuk kesatuan yang berakar dalam
kehidupan rohani yang sejati.

Kesatuan iman di Indonesia bukanlah sesuatu yang utopis, melainkan panggilan yang
realistis dan harus diperjuangkan. Gereja Indonesia, dengan segala keragamannya, memiliki potensi
besar untuk menjadi saksi Kristus yang kuat dan bersatu di tengah bangsa yang plural. Tantangan
perpecahan dan sektarianisme memang nyata, tetapi dapat diatasi melalui dialog, kerja sama,
pendidikan, dan spiritualitas bersama. Dalam terang kasih Kristus, semua aliran dipanggil untuk
saling melengkapi dan membangun tubuh Kristus yang satu. Kesatuan dalam keragaman bukanlah
ancaman, melainkan kekayaan yang harus disyukuri dan dijaga. Sebagaimana Kristus sendiri
berdoa agar umat-Nya menjadi satu, demikian juga gereja di Indonesia dipanggil untuk menjadi satu
dalam iman, kasih, dan pelayanan kepada dunia (Yohanes 17:21). Inilah panggilan yang mendalam
bagi kekristenan Indonesia masa kini dan masa depan.

KESIMPULAN

Artikel ini menegaskan bahwa perbedaan aliran dalam teologi Kristen merupakan kenyataan historis
dan teologis yang tidak dapat diabaikan. Akar-akar perbedaan ini muncul dari latar belakang
sejarah, budaya, serta respons terhadap persoalan zaman yang beragam, mulai dari Reformasi
Protestan, Konsili-Konsili Gereja, hingga gerakan Pentakostal dan Injili kontemporer. Masing-masing
aliran memiliki karakteristik teologis yang unik serta kontribusi yang nyata terhadap pengembangan
iman Kristen secara global maupun lokal. Di tengah perbedaan tersebut, gereja dipanggil untuk
membangun kesatuan iman yang berakar pada pengakuan bersama akan Kristus sebagai pusat
iman. Kesatuan ini bukan berarti penyeragaman doktrin, melainkan persekutuan yang dilandasi oleh
kasih, kerendahan hati, dan penghargaan terhadap keberagaman yang ada dalam tubuh Kristus.
Tantangan dalam dialog teologis, seperti eksklusivisme, kurangnya pemahaman lintas tradisi, dan
sejarah ketegangan antar-aliran, perlu dihadapi dengan semangat ekumenis dan komitmen
terhadap kesaksian yang utuh. Peluang untuk memperkuat kesatuan iman dapat diwujudkan melalui
dialog terbuka, kerja sama lintas gereja dalam pelayanan dan pendidikan, serta pengembangan
teologi kontekstual yang relevan dengan realitas Indonesia. Dalam konteks kebangsaan yang
majemuk, gereja-gereja Kristen di Indonesia dipanggil untuk menjadi teladan dalam membangun
harmoni internal, yang pada akhirnya berdampak positif pada kehidupan bermasyarakat secara
lebih luas. Melalui kerja sama lintas denominasi, ibadah oikumenis, dan forum-forum dialog teologis,
gereja dapat memperkaya pemahamannya akan Injil dan memperkuat kesaksian kepada dunia.

291



Pendidikan teologi yang inklusif dan terbuka menjadi sarana strategis dalam membentuk generasi
pemimpin gereja yang siap menjembatani perbedaan dengan bijaksana dan penuh kasih.

DAFTAR PUSTAKA

Bakker, J. W. (1993). Problematika Kontekstualisasi Injil di Indonesia. Jakarta: BPK Gunung Mulia.

Hardjowasito, A. (1993). Kamus Istilah Teologi. Jakarta: BPK Gunung Mulia.

Latourette, K. S. (2000). Sejarah Ekspansi Kekristenan. Jakarta: BPK Gunung Mulia.

Suhento, B. (2007). Teologi dan Konteks Indonesia: Pergumulan dalam Dunia Plural. Yogyakarta:
Kanisius.

Sumartana, T. (1999). Mission at the Crossroads: Indigenous Churches, European Missionaries,
and Socio-Religious Change in Java (1812-1936). Yogyakarta: UGM Press.

Widyapranawa, J. (1992). Yesaya: Suara Kenabian di Tengah Krisis. Jakarta: BPK Gunung Mulia.

292



