
 
    

 
e-ISSN: 2988-6287  

 
 

280 

TEOLOGI KRISTEN DALAM PERBEDAAN ALIRAN: UPAYA MEMAHAMI 
KERAGAMAN DALAM KESATUAN IMAN 

  

Hilbreth Parende Kayang 
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 

Corespondensi author email: hilbrethkayang9@gmail.com  
 

Vhaganza Aditya Pasally 
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 

vhaganzaadityapasally@gmail.com  
 

Maurice Mercy Ra’bang 
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 

mauricemercy04@gmail.com  
 

Vesiansi Nona Turu 
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 

nonaturuvesiansi@gmail.com  
 

Yunirma 
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 

simbuangindah701@gmail.com  
 

Abstract 

This article discusses the dynamics of differences in Christian theology and efforts to build 
unity of faith amidst this diversity, especially in the Indonesian context. Theological differences 
that emerged from the long history of the church such as the Reformation, Catholic tradition, 
Protestantism, Evangelicalism, and Pentecostalism have shaped the diversity of the face of 
global and local Christianity. This study uses a qualitative descriptive approach with a 
literature study of Indonesian-language theological sources to explore the roots of the 
differences, the characteristics of each stream, and their contributions to the life of faith of 
Christians. This article also highlights the challenges in theological dialogue between streams, 
including exclusivism and minimal understanding across traditions. However, behind these 
challenges lies a great opportunity to build cooperation, dialogue, and shared testimony. In 
the context of a pluralistic and diverse Indonesia, unity of faith can be developed through 
inclusive theological education, cross-church cooperation, and the development of contextual 
theology that is relevant to local culture and reality. Unity in the Christian faith does not mean 
uniformity, but rather the recognition of Christ as the center of faith that unites all differences. 
With a spirit of love and humility, the church in Indonesia is called to be an example in caring 
for diversity and declaring it as a shared strength. 

Keywords: Christian Theology; Church Streams; Unity of Faith; Ecumenism; Contextual Theology; 
Church in Indonesia. 
 
  

 
 
 

HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 
Vol. 2 No. 10 2025, hal. 280-292

mailto:hilbrethkayang9@gmail.com
mailto:vhaganzaadityapasally@gmail.com
mailto:mauricemercy04@gmail.com
mailto:nonaturuvesiansi@gmail.com
mailto:simbuangindah701@gmail.com


281 

 

Abstrak 
Artikel ini membahas dinamika perbedaan aliran dalam teologi Kristen serta upaya 
membangun kesatuan iman di tengah keragaman tersebut, khususnya dalam konteks 
Indonesia. Perbedaan teologi yang muncul dari sejarah panjang gereja seperti Reformasi, 
tradisi Katolik, Protestan, Injili, hingga Pentakostal telah membentuk keragaman wajah 
kekristenan global dan lokal. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif 
dengan studi literatur terhadap sumber-sumber teologi berbahasa Indonesia untuk menggali 
akar perbedaan, karakteristik masing-masing aliran, serta kontribusinya terhadap kehidupan 
iman umat Kristen. Artikel ini juga menyoroti tantangan dalam dialog teologis antar-aliran, 
termasuk eksklusivisme dan minimnya pemahaman lintas tradisi. Namun, di balik tantangan 
tersebut terdapat peluang besar untuk membangun kerja sama, dialog, dan kesaksian 
bersama. Dalam konteks Indonesia yang plural dan majemuk, kesatuan iman dapat 
dikembangkan melalui pendidikan teologi yang inklusif, kerja sama lintas gereja, serta 
pengembangan teologi kontekstual yang relevan dengan budaya dan realitas lokal. Kesatuan 
dalam iman Kristen bukan berarti penyeragaman, melainkan pengakuan terhadap Kristus 
sebagai pusat iman yang menyatukan segala perbedaan. Dengan semangat kasih dan 
kerendahan hati, gereja di Indonesia dipanggil untuk menjadi teladan dalam merawat 
keragaman dan menyatakannya sebagai kekuatan bersama. 

Kata Kunci: Teologi Kristen; Aliran Gereja; Kesatuan Iman; Ekumenisme; Teologi Kontekstual; 
Gereja di Indonesia.  
 

PENDAHULUAN 

Teologi Kristen merupakan bidang kajian yang tidak hanya menyentuh aspek spiritual, tetapi 

juga mencakup pemahaman rasional terhadap iman Kristen dalam konteks sejarah, budaya, dan 

praksis umat percaya. Sejak awal kekristenan, perbedaan tafsir dan pendekatan terhadap teks Kitab 

Suci telah melahirkan berbagai aliran teologis yang berkembang dalam tubuh Gereja. Perbedaan ini 

bukan semata-mata tanda perpecahan, melainkan refleksi dari dinamika iman yang terus bergumul 

menjawab tantangan zaman. Dalam konteks ini, keberagaman teologi seharusnya dipahami sebagai 

kekayaan iman yang saling melengkapi, bukan sebagai sumber perpecahan. Oleh karena itu, 

penting untuk mendalami perbedaan aliran teologi Kristen dengan semangat keterbukaan dan 

pemahaman yang mendalam. Teologi tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial-historis tempatnya 

tumbuh, sehingga keragaman itu adalah keniscayaan yang harus direspons dengan bijak 

(Sumartana, 1999). Dalam kerangka ini, pemahaman terhadap pluralitas teologis menjadi landasan 

penting untuk mencapai kesatuan iman yang autentik. 

Perbedaan aliran dalam teologi Kristen seperti Protestanisme, Katolik, Ortodoksi Timur, dan 

berbagai denominasi lainnya mencerminkan spektrum interpretasi terhadap Alkitab, tradisi gerejawi, 

serta pemahaman terhadap karya keselamatan Allah. Masing-masing aliran memiliki kekayaan 

warisan spiritual dan teologis yang dapat saling melengkapi bila dilihat dari sudut pandang yang 

inklusif. Namun, tidak jarang perbedaan ini menimbulkan ketegangan bahkan konflik, baik dalam 

level teologis maupun pastoral. Misalnya, perbedaan pandangan mengenai sakramen, otoritas 

gereja, atau peranan iman dan perbuatan dalam keselamatan seringkali menjadi titik gesekan. 

Dalam konteks Indonesia, hal ini diperumit oleh keberagaman etnis, budaya, dan sejarah 

kolonialisme yang membentuk pola perkembangan gereja secara unik (Bakker, 1993). Dengan 

demikian, pendekatan teologis yang bersifat kontekstual menjadi sangat penting. Usaha untuk 



282 
 

menyatukan pemahaman bukan berarti menyeragamkan, melainkan menumbuhkan penghargaan 

terhadap perbedaan demi kesatuan iman. 

Persatuan dalam keragaman merupakan prinsip dasar dalam banyak dokumen ekumenis 

yang dihasilkan oleh Dewan Gereja Dunia (World Council of Churches) maupun Dewan Gereja-

gereja di Indonesia (PGI). Upaya-upaya dialog teologis dan kerja sama lintas denominasi telah 

menjadi bagian dari usaha umat Kristen untuk menyuarakan kesatuan dalam Kristus di tengah dunia 

yang terpecah-pecah. Ekumenisme bukanlah suatu proyek politis, melainkan panggilan iman untuk 

mewujudkan kasih yang menyatukan. Hal ini ditegaskan dalam Injil Yohanes 17:21, “Supaya mereka 

semua menjadi satu,” yang menjadi dasar biblis bagi gerakan kesatuan gereja. Namun, dialog ini 

harus dibangun di atas dasar kejujuran, keterbukaan, dan kesediaan untuk belajar dari yang lain 

tanpa mengorbankan identitas iman masing-masing (Widyapranawa, 1992). Kesatuan bukan berarti 

keseragaman, melainkan keharmonisan dalam perbedaan. Maka, memahami berbagai aliran teologi 

Kristen secara mendalam menjadi langkah awal menuju kebersamaan yang otentik. 

Dalam dunia akademik, kajian tentang perbedaan teologi Kristen seringkali dilakukan 

dengan pendekatan historis dan hermeneutis yang ketat. Hal ini bertujuan agar setiap aliran 

dipahami dalam konteks kemunculannya, pergumulan zamannya, serta respon terhadap berbagai 

isu teologis dan sosial. Misalnya, Reformasi Protestan abad ke-16 tidak hanya merupakan reaksi 

terhadap praktik gereja Katolik yang dianggap menyimpang, tetapi juga lahir dari pencarian 

otentisitas iman berdasarkan Kitab Suci (Latourette, 2000). Sementara itu, tradisi Ortodoks Timur 

berkembang dengan kekayaan spiritualitas mistik dan liturgi yang kuat, sebagai respon terhadap 

kebudayaan Bizantium. Di sisi lain, teologi Katolik berkembang dengan penekanan pada tradisi, 

magisterium, dan sakramentalitas kehidupan gereja. Setiap pendekatan ini tidak bisa dinilai dari satu 

perspektif saja, melainkan perlu dilihat sebagai bagian dari mosaik besar umat percaya yang sedang 

menapaki ziarah iman mereka. Oleh karena itu, pendekatan interdisipliner sangat diperlukan untuk 

memahami kompleksitas ini secara utuh. 

Penting pula untuk memahami bahwa dinamika teologis dalam Kristen tidak berhenti pada 

aliran besar saja, tetapi terus berkembang melalui gerakan-gerakan baru seperti Pentakostalisme, 

Karismatik, Injili, dan bahkan Teologi Kontekstual. Di Indonesia, misalnya, teologi kontekstual 

berusaha menjawab tantangan kehidupan berbangsa dan beragama di tengah pluralitas budaya dan 

keyakinan. Teologi ini menempatkan pengalaman umat sebagai titik tolak refleksi iman, sehingga 

menghasilkan pendekatan yang relevan dan membumi (Sumartana, 1999). Dalam konteks ini, 

keragaman aliran menjadi ruang dialog yang kreatif, bukan ancaman terhadap ortodoksi. Perlu ada 

kesadaran bahwa perbedaan bukan sekadar variasi doktrin, tetapi juga ekspresi iman yang hidup 

dan dinamis. Maka, tugas gereja dan para teolog adalah mengelola perbedaan ini dalam semangat 

kasih dan penghargaan yang tinggi terhadap sesama tubuh Kristus. Dengan demikian, gereja dapat 

hadir sebagai saksi kasih Allah di tengah dunia yang terpecah. 

Dalam menghadapi tantangan global seperti sekularisme, relativisme, dan konflik 

antaragama, kesatuan umat Kristen menjadi kebutuhan yang mendesak. Namun, kesatuan ini tidak 

dapat dicapai melalui pemaksaan doktrin atau penyeragaman praksis, melainkan melalui 

pemahaman yang mendalam atas keragaman yang ada. Gereja perlu memperkuat pendidikan 

teologis yang terbuka terhadap berbagai pandangan serta mendorong dialog lintas denominasi dan 

budaya. Dalam hal ini, peran lembaga pendidikan teologi, sinode, dan organisasi ekumenis sangat 



283 

 

penting. Pendidikan teologi yang bersifat eksklusif hanya akan melanggengkan polarisasi dan 

kesalahpahaman antarumat Kristen (Suhento, 2007). Sebaliknya, pendidikan yang mengedepankan 

dialog dan refleksi kritis akan melahirkan pemimpin gereja yang mampu merawat kesatuan di 

tengah perbedaan. Kesatuan iman dalam keragaman aliran teologi menjadi panggilan bersama 

umat Kristen masa kini dan mendatang. 

Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara kritis perbedaan aliran dalam 

teologi Kristen serta menelusuri kemungkinan upaya-upaya menuju kesatuan iman. Kajian ini 

dilakukan dengan pendekatan deskriptif-analitis yang mengacu pada literatur akademik dan 

dokumen gerejawi. Harapannya, tulisan ini dapat memberikan kontribusi terhadap pengembangan 

teologi yang inklusif dan transformatif, khususnya dalam konteks Indonesia yang plural. Penulis 

menyadari bahwa pembahasan ini tidak dapat mengakomodasi seluruh kompleksitas aliran teologi 

Kristen, namun kiranya dapat menjadi pintu masuk untuk dialog yang lebih luas dan mendalam. 

Kesatuan dalam Kristus bukanlah proyek teologis belaka, melainkan wujud nyata dari panggilan 

kasih dan perdamaian yang melampaui batas-batas denominasi. Maka, kiranya tulisan ini dapat 

menjadi bagian dari pergumulan gereja dalam menyatakan kesaksian iman di tengah dunia. Dengan 

semangat “berbeda-beda tetapi satu di dalam Kristus”, gereja diajak untuk menjadi tubuh yang hidup 

dan bersatu. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi pustaka 

(library research), yang bertujuan untuk mengkaji dan memahami dinamika perbedaan aliran dalam 

teologi Kristen serta upaya mewujudkan kesatuan iman di tengah keragaman tersebut. Data 

dikumpulkan melalui penelusuran literatur teologis, dokumen-dokumen gerejawi, hasil-hasil sidang 

ekumenis, serta tulisan akademik dari para teolog Indonesia dan dunia yang relevan dengan topik. 

Analisis dilakukan secara hermeneutis dan reflektif, dengan menelaah isi, konteks, serta kontribusi 

pemikiran masing-masing aliran teologi terhadap pemahaman iman Kristen secara menyeluruh. 

Penelitian ini tidak bertujuan untuk membandingkan secara apologetis antar denominasi, melainkan 

untuk menemukan benang merah yang dapat menjadi dasar dialog dan kesatuan. Validitas data 

diperkuat dengan mengacu pada sumber-sumber primer dan sekunder yang diakui secara 

akademik, seperti karya-karya Sumartana (1999), Widyapranawa (1992), dan dokumen resmi dari 

Dewan Gereja-gereja di Indonesia. Dengan pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat 

memberikan kontribusi yang signifikan dalam wacana teologi lintas aliran yang bersifat konstruktif 

dan transformatif, khususnya dalam konteks gereja Indonesia yang majemuk. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Sejarah Perkembangan dan Akar Perbedaan Aliran Teologi Kristen 

Sejarah perkembangan aliran teologi Kristen tidak dapat dilepaskan dari dinamika 

kehidupan Gereja sejak masa awal kekristenan. Gereja mula-mula tumbuh dalam konteks 

kekaisaran Romawi yang penuh tantangan, baik secara politik maupun teologis. Dalam masa-masa 

awal, belum terdapat struktur gereja yang mapan, sehingga pengajaran iman sangat dipengaruhi 

oleh komunitas lokal dan pengakuan iman para rasul. Lambat laun, muncul kebutuhan akan 

pengakuan iman bersama yang mengikat seluruh jemaat Kristen, seperti termanifestasi dalam 



284 
 

rumusan-rumusan konsili, misalnya Konsili Nicea (325 M) dan Konsili Konstantinopel (381 M). 

Konsili-konsili ini mencoba mengatasi ajaran-ajaran yang dianggap menyimpang, seperti Arianisme, 

serta mempertegas pemahaman akan keilahian Kristus dan relasinya dengan Allah Bapa. Meski 

demikian, perbedaan teologis tetap muncul dan berkembang seiring waktu. Perbedaan tafsir 

terhadap doktrin dan tradisi menjadi faktor awal munculnya cabang-cabang pemikiran teologi 

Kristen. Hal ini memperlihatkan bahwa sejak awal, kekristenan adalah iman yang bertumbuh melalui 

dialog dan pergumulan (Latourette, 2000). 

Salah satu peristiwa penting yang menandai perpecahan dalam tubuh gereja Kristen adalah 

Skisma Besar (Great Schism) tahun 1054 M, yang memisahkan Gereja Barat (Katolik Roma) dan 

Gereja Timur (Ortodoks). Skisma ini disebabkan oleh sejumlah perbedaan teologis dan liturgis yang 

telah lama berkembang, antara lain mengenai penggunaan roti beragi atau tidak beragi dalam 

Ekaristi, penambahan "filioque" dalam Pengakuan Iman Nicea, serta persoalan otoritas paus. Gereja 

Barat mengembangkan teologi yang lebih legalistik dan hierarkis, sedangkan Gereja Timur lebih 

menekankan aspek mistik dan pengalaman liturgis. Konflik ini juga dipengaruhi oleh faktor politik 

dan kultural antara Kekaisaran Romawi Barat dan Timur. Skisma tersebut bukan hanya 

memisahkan struktur gereja, tetapi juga melahirkan corak teologi yang berbeda secara fundamental. 

Gereja Katolik lebih menekankan aspek rasional dan sistematis dalam teologi, sementara Ortodoks 

lebih mengedepankan tradisi liturgis dan pengalaman spiritual (Bakker, 1993). Skisma ini menjadi 

titik awal bagi perkembangan dua cabang utama dalam kekristenan yang masih berlanjut hingga 

kini, dengan ciri dan sistem teologi masing-masing. 

Perbedaan yang lebih besar lagi muncul ketika terjadi Reformasi Protestan pada abad ke-

16, yang dipelopori oleh tokoh-tokoh seperti Martin Luther, John Calvin, dan Huldrych Zwingli. 

Reformasi merupakan respons terhadap praktik dan ajaran Gereja Katolik yang dianggap 

menyimpang dari semangat Injil, terutama terkait penjualan indulgensi, otoritas paus, dan kurangnya 

dasar biblika dalam banyak doktrin. Luther dengan tegas menekankan prinsip "sola scriptura" 

(hanya Kitab Suci) dan "sola fide" (hanya iman) sebagai fondasi keselamatan. Gerakan ini dengan 

cepat menyebar ke berbagai wilayah Eropa dan melahirkan sejumlah aliran teologis yang berbeda, 

seperti Lutheran, Reformed, dan Anabaptis. Masing-masing membawa corak teologi yang khas, baik 

dalam pemahaman terhadap sakramen, gereja, maupun keselamatan. Reformasi bukan hanya 

peristiwa religius, tetapi juga transformasi sosial dan politik yang mengguncang otoritas gerejawi dan 

membuka ruang bagi kebebasan tafsir. Dengan demikian, teologi Protestan berkembang sebagai 

ruang diskursus yang dinamis dan terbuka (Latourette, 2000). Sejak saat itu, kekristenan tidak lagi 

memiliki satu wajah, tetapi menjadi spektrum luas dengan corak teologi yang beragam. 

Setelah Reformasi, muncul berbagai cabang baru dalam Protestanisme sebagai hasil dari 

penafsiran yang berbeda terhadap ajaran Alkitab dan perbedaan konteks sosial-budaya. Misalnya, 

aliran Baptis menolak baptisan bayi dan menekankan baptisan dewasa atas dasar pengakuan 

pribadi akan iman. Sementara itu, Metodisme lahir dari kebangkitan spiritual di Inggris yang dipimpin 

oleh John Wesley, dengan penekanan pada kekudusan hidup dan pelayanan sosial. Aliran-aliran ini 

tidak hanya membawa doktrin baru, tetapi juga semangat pembaruan rohani dan etika Kristen dalam 

kehidupan sehari-hari. Gerakan Pentakosta dan Karismatik yang muncul pada abad ke-20 juga 

menambahkan dimensi baru dalam kekristenan, dengan penekanan pada pengalaman Roh Kudus, 

karunia rohani, dan penyembuhan ilahi. Perkembangan ini menunjukkan bahwa teologi Kristen terus 



285 

 

berubah dan berkembang menanggapi kebutuhan zaman dan konteks umat. Oleh karena itu, tidak 

heran jika hari ini terdapat ratusan bahkan ribuan denominasi Kristen di seluruh dunia. Perbedaan-

perbedaan ini seringkali lebih bersifat praksis dan penekanan spiritual, bukan semata-mata 

perbedaan doktrin dasar (Suhento, 2007). 

Di Indonesia, masuknya kekristenan membawa serta berbagai bentuk ekspresi teologi dari 

Barat, baik dari tradisi Katolik maupun Protestan. Misionaris dari Belanda, Jerman, Inggris, dan 

Amerika datang membawa aliran-aliran teologi yang beragam, yang kemudian diterima dan 

diadaptasi oleh gereja-gereja lokal. Namun, karena konteks Indonesia yang berbeda secara budaya 

dan religi, berkembanglah pula upaya kontekstualisasi teologi yang berusaha menjawab pergumulan 

umat Kristen setempat. Tokoh seperti Theo Sumartana menekankan pentingnya teologi kontekstual 

yang bertumpu pada pengalaman hidup masyarakat Indonesia dan dialog dengan agama-agama 

lain (Sumartana, 1999). Dalam proses ini, muncul pemikiran bahwa perbedaan aliran bukanlah 

hambatan, melainkan peluang untuk saling memperkaya. Gereja di Indonesia berada dalam posisi 

unik, karena selain menghadapi pluralisme agama, juga menghadapi pluralitas teologis internal yang 

menuntut keterbukaan dan pengakuan terhadap keragaman dalam tubuh Kristus. Kesadaran akan 

pluralitas ini menjadi penting dalam membangun kehidupan gereja yang relevan dan inklusif. 

Perbedaan teologi yang lahir dari sejarah panjang kekristenan ini seharusnya tidak dilihat 

sebagai pemecah-belah, tetapi sebagai hasil dari dinamika iman yang hidup dan terus bergumul 

menjawab tantangan zaman. Ketika kita melihat kembali sejarah perkembangan teologi Kristen, kita 

dapat menyadari bahwa setiap aliran muncul dalam konteksnya masing-masing dan membawa 

kontribusi yang tidak dapat diabaikan. Teologi Katolik dengan struktur magisteri yang kuat telah 

menjaga kontinuitas ajaran sejak zaman para rasul, sementara Ortodoks memperkaya iman Kristen 

dengan kedalaman spiritual dan liturgisnya. Protestanisme membuka ruang kebebasan berekspresi 

dan refleksi kritis terhadap teks suci, dan aliran-aliran baru seperti Pentakostalisme mengingatkan 

kembali akan pentingnya pengalaman akan kehadiran Roh Kudus dalam kehidupan sehari-hari. 

Setiap cabang ini, dengan segala perbedaannya, merefleksikan bagian dari tubuh Kristus yang satu 

(Widyapranawa, 1992). Oleh sebab itu, pemahaman terhadap sejarah dan akar perbedaan ini 

menjadi landasan penting untuk membangun kesatuan iman dalam semangat saling menghargai. 

Dengan demikian, memahami sejarah dan akar perbedaan aliran teologi Kristen bukan 

hanya soal mengetahui fakta sejarah, tetapi juga soal mengembangkan sikap teologis yang 

bijaksana dan dialogis. Di tengah dunia yang semakin plural dan kompleks, gereja diundang untuk 

menjadi ruang perjumpaan, bukan perpecahan. Dengan mengenali latar belakang teologis masing-

masing aliran, gereja dapat menghindari sikap eksklusif dan sektarian yang merusak kesaksian 

Kristiani. Justru, dari pemahaman mendalam terhadap sejarah inilah dapat tumbuh suatu kesadaran 

akan pentingnya bekerja sama dalam semangat ekumenis, sebagaimana diupayakan oleh berbagai 

lembaga seperti Dewan Gereja Dunia dan Persekutuan Gereja-Gereja di Indonesia (PGI). Melalui 

kesediaan untuk belajar dari sejarah, umat Kristen dapat menatap masa depan dengan harapan, 

bahwa kesatuan iman bukan mustahil, melainkan sesuatu yang dapat dibangun di atas fondasi 

kasih dan pengertian. Dengan demikian, perbedaan teologi bukan akhir dari kesatuan, melainkan 

awal dari dialog yang membangun dan memperkaya (Bakker, 1993). 

 

 



286 
 

Karakteristik Teologi Masing-Masing Aliran dan Kontribusinya terhadap Iman Kristen 

Keberagaman aliran dalam teologi Kristen mencerminkan respons umat terhadap firman 

Tuhan dalam konteks sejarah, budaya, dan tantangan zaman yang berbeda. Setiap aliran 

membawa fokus, pendekatan, dan kekhasan yang membentuk identitas iman dan praktik umatnya. 

Teologi Katolik Roma, misalnya, dikenal dengan sistem ajaran yang mapan dan terstruktur. Otoritas 

Gereja, khususnya paus dan magisterium (ajaran resmi), menjadi landasan dalam penafsiran Kitab 

Suci dan pengembangan ajaran moral. Teologi Katolik menekankan keterpaduan antara iman dan 

akal, tradisi dan Kitab Suci, serta pentingnya sakramen dalam kehidupan rohani. Ajaran tentang 

tujuh sakramen, termasuk Ekaristi sebagai pusat spiritualitas, memberi kekayaan dalam 

pengalaman iman umat Katolik. Kontribusi utama aliran ini adalah pelestarian tradisi apostolik dan 

kesatuan doktrin yang terus dijaga sejak abad pertama (Hardjowasito, 1993). Aspek liturgi yang 

khusyuk dan reflektif juga menjadi warisan penting dalam kekayaan iman Kristen secara umum. 

Sementara itu, Gereja Ortodoks Timur menampilkan pendekatan teologi yang khas dengan 

penekanan pada mistisisme, kontemplasi, dan spiritualitas ikon. Dalam tradisi Ortodoks, 

pengalaman akan Allah lebih utama daripada spekulasi teologis yang rasional. Doa Yesus, puasa, 

liturgi ilahi, serta penghormatan terhadap ikon menjadi elemen penting dalam kehidupan spiritual 

umat Ortodoks. Teologi Ortodoks sangat memperhatikan aspek teosis, yaitu partisipasi manusia 

dalam kehidupan ilahi, sebagai tujuan keselamatan. Ajaran ini menekankan transformasi spiritual 

yang mendalam, bukan sekadar pembenaran secara hukum. Selain itu, Gereja Ortodoks menolak 

perkembangan doktrin tanpa konsensus konsili ekumenis, menjadikan kesatuan historis sebagai 

tolak ukur kebenaran iman. Kontribusinya terhadap teologi Kristen terletak pada kekayaan liturgi, 

kehidupan asketik, serta kesetiaan pada tradisi para Bapa Gereja (Widyapranawa, 1992). Dalam 

dunia yang serba rasional, Ortodoksi menghadirkan wajah iman yang tenang, mendalam, dan penuh 

kekhusyukan. 

Teologi Protestan muncul sebagai reaksi terhadap berbagai praktik dan ajaran Gereja 

Katolik yang dianggap menyimpang dari ajaran Kitab Suci. Aliran ini sangat menekankan prinsip 

sola scriptura, yaitu hanya Kitab Suci yang menjadi otoritas tertinggi dalam kehidupan beriman. 

Selain itu, prinsip sola fide dan sola gratia menyatakan bahwa keselamatan diperoleh hanya melalui 

iman dan anugerah, bukan karena usaha manusia. Protestanisme mendorong pembacaan Alkitab 

secara pribadi dan interpretasi langsung oleh umat, yang pada gilirannya memicu lahirnya beragam 

denominasi. Gereja Lutheran, Calvinis (Reformed), dan Anabaptis berkembang dengan karakteristik 

masing-masing, seperti ajaran predestinasi, pemahaman sakramen yang bervariasi, dan pengaturan 

sistem kepemimpinan gereja yang berbeda. Kontribusi utama Protestanisme adalah pembukaan 

ruang kebebasan teologis, penguatan tanggung jawab iman pribadi, dan etika kerja sebagai 

ekspresi iman (Latourette, 2000). Hal ini memperkaya tradisi Kristen dengan semangat reformasi 

yang terus hidup dalam berbagai bentuk. 

Di luar tiga aliran besar tersebut, muncul pula denominasi-denominasi baru yang membawa 

pembaruan rohani dan ekspresi iman yang lebih kontekstual. Gerakan Pentakosta, yang dimulai 

pada awal abad ke-20, menekankan baptisan Roh Kudus, karunia-karunia rohani (seperti bahasa 

roh, nubuat, penyembuhan), serta pengalaman langsung dengan kehadiran Allah. Liturgi yang 

ekspresif, penyembahan yang emosional, dan khotbah yang aplikatif menjadi ciri khas gereja-gereja 

Pentakosta. Selain itu, Gerakan Karismatik yang muncul lintas denominasi memperkenalkan 



287 

 

dimensi pengalaman spiritual dalam gereja-gereja arus utama. Aliran-aliran ini menekankan 

hubungan pribadi dengan Allah, pertobatan yang nyata, serta kehidupan yang dipenuhi kuasa Roh. 

Dalam konteks dunia modern yang sekuler, kehadiran aliran ini menjadi jawaban atas kekeringan 

spiritual dan kebutuhan umat akan pengalaman iman yang hidup. Kontribusinya adalah 

membangkitkan semangat penginjilan dan pembaruan dalam gereja (Suhento, 2007). 

Aliran Injili (Evangelikal) juga memainkan peran penting dalam lanskap teologi Kristen 

modern. Dikenal dengan penekanan pada otoritas Alkitab, pentingnya pertobatan pribadi, dan misi 

penginjilan, Injili seringkali menjadi jembatan antara teologi klasik Protestan dan gerakan rohani 

kontemporer. Gerakan ini sangat aktif dalam pelayanan sosial, pendidikan, serta pembinaan iman 

yang berbasis komunitas. Di Indonesia, banyak lembaga Kristen Injili terlibat dalam pelayanan lintas 

budaya dan pelayanan anak muda. Injili juga menekankan pentingnya integritas moral dan pengaruh 

kekristenan dalam masyarakat. Meski sering dikritik karena konservatisme doktrinal, aliran ini tetap 

menjadi motor penggerak kebangunan rohani di banyak tempat. Kontribusinya terletak pada 

konsistensi pewartaan Injil dan penguatan kehidupan pribadi yang sesuai dengan ajaran Kristus 

(Sumartana, 1999). Dengan demikian, Injili menawarkan wajah iman yang bersungguh-sungguh dan 

berkomitmen. 

Di Indonesia sendiri, keberagaman teologi ini sangat terasa dalam kehidupan bergereja. 

Gereja-gereja arus utama seperti GKI, HKBP, GKJ, dan GMIM mewakili berbagai tradisi Protestan 

dengan latar belakang misi dari Belanda dan Jerman. Sementara gereja-gereja Pentakosta dan 

Karismatik berkembang pesat di kota-kota besar dengan jemaat yang lebih muda dan ekspresif. 

Katolik tetap kuat dalam struktur dan pendidikan, serta hadir dalam karya-karya sosial di bidang 

pendidikan dan kesehatan. Dalam konteks ini, umat Kristen Indonesia dihadapkan pada kenyataan 

bahwa iman tidak hanya satu bentuk, tetapi beragam ekspresi. Dialog antar-denominasi menjadi 

penting untuk memperkuat kesaksian bersama, terutama dalam menghadapi tantangan sosial, 

politik, dan keberagaman agama di Indonesia. Kesadaran akan kontribusi masing-masing aliran 

terhadap kekayaan iman Kristen dapat memperkuat semangat ekumenis dan kebersamaan dalam 

tubuh Kristus (Bakker, 1993). 

Oleh karena itu, memahami karakteristik dan kontribusi masing-masing aliran teologi Kristen 

bukanlah upaya untuk menilai siapa yang paling benar, tetapi untuk melihat bagaimana setiap aliran 

menjadi bagian dari narasi besar iman Kristen. Dengan mengenali kekayaan ini, gereja dapat 

bergerak menuju dialog yang sehat dan saling membangun. Perbedaan dalam liturgi, dogma, dan 

pendekatan spiritual seharusnya tidak menjadi penghalang untuk kesatuan. Justru, melalui 

pemahaman dan penghargaan terhadap keberagaman tersebut, umat Kristen dapat menjadi 

kesaksian yang lebih utuh bagi dunia. Dalam semangat kasih, kerendahan hati, dan pembelajaran 

bersama, masing-masing aliran dapat saling melengkapi dan memperkuat kehidupan rohani umat 

Tuhan. Sebab pada akhirnya, semua bersumber pada Kristus yang sama, Injil yang satu, dan 

panggilan yang serupa untuk menjadi terang dan garam dunia (Widyapranawa, 1992). Kesatuan 

iman dalam keragaman bukanlah utopia, tetapi kemungkinan yang nyata ketika gereja membuka diri 

untuk saling memahami. 

 

 

 



288 
 

Tantangan dan Kesempatan dalam Dialog Teologis Antar-Aliran 

Dialog teologis antar-aliran Kristen merupakan keniscayaan dalam kehidupan gereja masa 

kini, terutama dalam konteks globalisasi dan pluralisme. Keberagaman pandangan teologis tidak 

hanya terjadi lintas benua, tetapi juga dalam satu bangsa, bahkan satu kota. Di Indonesia, realitas 

ini terlihat dalam keragaman gereja yang hidup berdampingan, seperti Gereja Katolik, Ortodoks, 

Protestan arus utama, Injili, dan Pentakostal. Namun, dialog antar-aliran tidak mudah untuk 

diwujudkan karena adanya perbedaan doktrin, liturgi, serta sejarah saling curiga yang panjang. 

Salah satu tantangan utama adalah sikap eksklusivisme teologis yang masih kuat di sebagian 

kalangan. Banyak gereja atau aliran menganggap pemahamannya sebagai yang paling benar, 

sehingga enggan membuka ruang diskusi yang sehat (Sumartana, 1999). Sikap seperti ini kerap kali 

menghambat terjadinya dialog yang saling membangun dan memperkaya. 

Selain itu, perbedaan penekanan dalam ajaran dan praktik ibadah menjadi kendala dalam 

menjalin komunikasi yang mendalam. Misalnya, pemahaman mengenai sakramen, peran Roh 

Kudus, otoritas Alkitab, dan struktur kepemimpinan gereja sering kali menimbulkan ketegangan 

dalam diskusi teologis. Dalam tradisi Katolik, kehadiran magisterium dan tradisi suci menjadi otoritas 

sejajar dengan Kitab Suci, sedangkan dalam Protestan arus utama hanya Kitab Suci yang dianggap 

sebagai sumber utama ajaran (Hardjowasito, 1993). Perbedaan ini menciptakan cara berpikir dan 

kerangka dialog yang berlainan. Gereja Pentakostal menekankan pengalaman karismatik sebagai 

bukti kehadiran Allah, sedangkan gereja Reformed cenderung skeptis terhadap ekspresi emosional 

dalam ibadah. Ketegangan ini menjadi tantangan besar bagi dialog yang mengedepankan 

pengertian bersama. Jika tidak ditangani dengan kerendahan hati dan semangat belajar, perbedaan 

ini bisa memperlebar jurang pemisah antar-gereja. 

Namun demikian, tantangan-tantangan tersebut juga membuka ruang bagi terciptanya 

kesempatan yang kaya untuk saling memahami dan memperkaya. Dialog teologis yang dilakukan 

dengan keterbukaan dan semangat ekumenis dapat membantu setiap gereja melihat kekayaan 

iman dari perspektif yang berbeda. Dalam konteks ini, perbedaan bukan untuk dipertentangkan, 

tetapi untuk dipelajari secara kritis dan terbuka. Seperti ditegaskan oleh Bakker (1993), dialog lintas 

tradisi dalam kekristenan dapat menjadi jalan menuju pendalaman spiritualitas dan pemurnian 

ajaran. Gereja-gereja yang selama ini hidup dalam dunia mereka masing-masing dapat belajar 

untuk saling mendengarkan dan membangun pengertian yang lebih utuh mengenai Injil. 

Kesempatan ini bukan hanya untuk kepentingan internal gereja, tetapi juga untuk memberikan 

kesaksian yang relevan kepada dunia luar tentang kasih Kristus yang melampaui batas institusi. 

Salah satu bentuk nyata kesempatan dalam dialog antar-aliran adalah kerja sama lintas 

denominasi dalam bidang pendidikan, pelayanan sosial, dan penginjilan. Di Indonesia, forum-forum 

seperti PGI (Persekutuan Gereja-gereja di Indonesia) telah menjadi wadah penting untuk 

mempertemukan berbagai aliran dalam semangat kebersamaan. Meski belum seluruh gereja terlibat 

secara aktif, inisiatif-inisiatif ini memberi harapan akan terciptanya sinergi dalam pelayanan Kristen. 

Di bidang akademik, kampus-kampus teologi mulai membuka ruang diskusi terbuka bagi mahasiswa 

dari berbagai latar belakang gerejawi. Misalnya, Sekolah Tinggi Teologi Jakarta dan Universitas 

Kristen Duta Wacana menerima mahasiswa dari lintas denominasi dan mendorong dialog 

interdenominasi yang sehat (Suhento, 2007). Ruang-ruang ini menjadi medan latihan bagi generasi 

pemimpin gereja masa depan untuk membangun jembatan, bukan tembok, di tengah keragaman. 



289 

 

Lebih dari sekadar komunikasi antar lembaga, dialog teologis juga merupakan proses 

pembentukan spiritualitas gereja yang inklusif dan bertanggung jawab. Dalam dialog, gereja 

dipanggil untuk tidak hanya mempertahankan identitas, tetapi juga menguji kembali ajarannya dalam 

terang kasih dan kebenaran Kristus. Proses ini membawa gereja pada kesadaran bahwa tidak ada 

satu tradisi pun yang memegang seluruh kebenaran secara mutlak. Dalam semangat ini, perbedaan 

bukan ancaman, melainkan panggilan untuk memperluas pemahaman akan misteri Allah. Teologi 

Kristen tidak statis, tetapi berkembang dalam komunitas yang terbuka dan bertanggung jawab 

terhadap sejarah dan konteksnya. Oleh karena itu, dialog antar-aliran harus dijalankan dalam 

semangat rendah hati, saling mendengarkan, dan siap mengoreksi diri sendiri bila diperlukan 

(Latourette, 2000). Itulah bentuk pertumbuhan yang sejati dalam tubuh Kristus. 

Tantangan terbesar mungkin bukan pada perbedaan doktrin itu sendiri, melainkan pada 

sikap hati yang tertutup. Tanpa kasih, dialog akan menjadi debat kosong yang memperkuat 

polarisasi. Gereja masa kini dipanggil untuk melampaui tembok-tembok sektarian demi kesaksian 

yang lebih kuat di tengah dunia yang terpecah. Dunia membutuhkan gereja yang tidak hanya kuat 

dalam ajaran, tetapi juga nyata dalam tindakan kasih. Dalam konteks ini, dialog bukan sekadar 

diskusi teologis, tetapi juga bentuk pelayanan, upaya rekonsiliasi, dan perwujudan tubuh Kristus 

yang satu. Kesatuan bukan berarti penyeragaman, tetapi persekutuan dalam keragaman yang 

dihormati. Seperti ditegaskan oleh Rasul Paulus, “Sekalipun banyak, kita adalah satu tubuh dalam 

Kristus” (Roma 12:5). Inilah visi eklesiologis yang seharusnya menjadi arah dari setiap dialog antar-

aliran Kristen. 

Dengan demikian, dialog teologis antar-aliran adalah medan pembentukan iman yang 

dewasa dan bertanggung jawab. Gereja tidak dapat terus hidup dalam keterpisahan tanpa merusak 

kesaksian Injil. Justru dalam saling belajar, saling mengoreksi, dan saling memperkaya, gereja 

dapat menampilkan wajah Kristus yang utuh kepada dunia. Tantangan dan kesempatan berjalan 

beriringan dalam dinamika ini. Masa depan kekristenan bukan terletak pada kejayaan satu 

denominasi, tetapi pada kemampuan umat Tuhan untuk hidup bersama dalam perbedaan, dengan 

kasih sebagai pengikat utama. Oleh karena itu, gereja masa kini perlu membangun kultur dialog 

yang sehat, bukan hanya di level pemimpin, tetapi hingga ke jemaat akar rumput. Di sinilah gereja 

akan menjadi saksi sejati dari Injil yang mempersatukan dalam kasih dan kebenaran. 

 

Membangun Kesatuan Iman di Tengah Keragaman: Perspektif Kontekstual Indonesia) 

Konteks Indonesia sebagai negara multikultural, multietnis, dan multireligius menjadi latar 

yang unik sekaligus menantang bagi pembangunan kesatuan iman umat Kristen. Dalam kerangka 

ini, gereja-gereja dari berbagai aliran tidak hanya hidup berdampingan dengan umat agama lain, 

tetapi juga dengan sesama Kristen yang berasal dari tradisi teologis berbeda. Perbedaan liturgi, 

struktur organisasi, pendekatan terhadap Alkitab, hingga cara beribadah menjadi hal yang nyata 

dirasakan dalam kehidupan gerejawi di Indonesia. Namun, keragaman ini bukanlah hambatan 

mutlak, melainkan potensi yang besar jika dikelola secara bijak. Kesatuan iman bukan berarti 

penyeragaman doktrin, melainkan pengakuan bersama akan Yesus Kristus sebagai Tuhan dan 

Juruselamat, dasar utama dari semua tradisi Kristen (Bakker, 1993). Dalam konteks ini, dialog, kerja 

sama, dan saling pengertian menjadi sarana utama membangun kesatuan di tengah perbedaan. 



290 
 

Kesatuan iman di Indonesia tidak dapat dilepaskan dari sejarah masuknya Kekristenan ke 

Nusantara. Proses misi dari Barat membawa aneka ragam tradisi gerejawi ke tanah air, seperti 

Lutheran dari Jerman, Reformed dari Belanda, dan Katolik dari Portugis dan Spanyol. Setelah 

kemerdekaan, muncul pula pengaruh dari Amerika melalui Injili dan Pentakostal. Hal ini 

menyebabkan umat Kristen Indonesia terbentuk dalam lanskap teologi yang plural sejak awal 

(Sumartana, 1999). Di satu sisi, hal ini memperkaya kehidupan rohani umat. Namun di sisi lain, 

tantangan juga muncul berupa fragmentasi, eksklusivisme, dan minimnya dialog lintas denominasi. 

Dalam kenyataan ini, penting bagi gereja-gereja di Indonesia untuk menempatkan identitas nasional 

dan panggilan kekristenan Indonesia sebagai dasar dalam menjalin kesatuan. Kesadaran akan 

sejarah dan konteks kebangsaan dapat menjadi perekat antar aliran yang selama ini berjalan 

sendiri-sendiri. 

Upaya membangun kesatuan iman di Indonesia juga menyentuh aspek teologi kontekstual. 

Gereja Indonesia dipanggil untuk mengembangkan pemahaman iman yang mampu berbicara dalam 

bahasa dan budaya lokal. Teologi yang lahir dari konteks lokal akan lebih mudah diterima dan 

dipahami umat, tanpa kehilangan esensi Injil itu sendiri. Dalam hal ini, kontekstualisasi bukanlah 

kompromi terhadap ajaran iman, melainkan bentuk inkarnasi yang relevan terhadap kebutuhan 

zaman dan tempat. Proses ini memerlukan keterlibatan dari seluruh spektrum gereja untuk 

menyumbangkan perspektif mereka dalam membangun teologi Indonesia yang inklusif dan relevan 

(Suhento, 2007). Teologi kontekstual yang terbuka terhadap perbedaan akan menjadi jembatan 

untuk menciptakan pemahaman bersama dan kesatuan dalam keragaman. 

Dalam praktik kehidupan bergereja, kesatuan iman dapat diwujudkan melalui kerja sama 

lintas denominasi dalam bidang pendidikan, pelayanan sosial, dan misi bersama. Banyak gereja 

lokal di Indonesia sudah memulai langkah konkret dengan mendirikan forum lintas denominasi di 

tingkat kota atau kabupaten. Contohnya adalah Forum Komunikasi Kristen di berbagai daerah, yang 

menjadi ruang dialog dan kolaborasi nyata antar gereja. Di tingkat nasional, Persekutuan Gereja-

Gereja di Indonesia (PGI) telah lama menjadi wadah penting dalam menyuarakan suara bersama 

umat Kristen, terutama dalam isu-isu sosial, politik, dan hak asasi manusia. Kolaborasi ini tidak 

hanya memperkuat kesaksian gereja di tengah masyarakat, tetapi juga menunjukkan bahwa 

perbedaan tidak menjadi hambatan untuk bekerja bersama dalam kasih dan pelayanan (Latourette, 

2000). Dengan demikian, kerja sama menjadi wajah kesatuan iman yang tampak dalam tindakan 

nyata. 

Selain itu, kesatuan iman juga perlu dibangun melalui pendidikan teologi yang terbuka dan 

ekumenis. Lembaga pendidikan teologi di Indonesia perlu mendorong pemahaman lintas tradisi dan 

menghargai pluralitas dalam tubuh Kristus. Kurikulum yang menyajikan sejarah dan doktrin berbagai 

aliran secara proporsional akan menolong mahasiswa memahami dan menghargai perbedaan, 

bukan menolaknya. Kesempatan belajar lintas kampus atau pertukaran dosen antar-seminari juga 

dapat memperkaya wawasan dan membangun jaringan dialog yang luas. Dalam konteks ini, peran 

lembaga-lembaga seperti STT Jakarta, UKDW, STFT Widya Sasana, dan lainnya menjadi strategis 

dalam mencetak pemimpin gereja yang inklusif dan terbuka terhadap dialog teologis. Pendidikan 

yang menanamkan semangat persatuan di tengah keberagaman akan mempersiapkan gereja masa 

depan yang mampu berdiri bersama dalam kasih dan kebenaran (Widyapranawa, 1992). 



291 

 

Membangun kesatuan iman juga memerlukan pendekatan spiritual yang menyentuh dasar 

relasi umat dengan Allah dan sesama. Ibadah bersama lintas gereja, doa oikumenis, dan retret 

bersama dapat menjadi sarana yang kuat dalam mempererat hubungan. Di banyak tempat di 

Indonesia, jemaat dari berbagai denominasi sudah mulai mengadakan ibadah bersama dalam 

rangka Natal, Paskah, dan Hari Doa Sedunia. Kegiatan-kegiatan ini tidak hanya membangun 

solidaritas iman, tetapi juga mencairkan ketegangan historis yang mungkin masih tersisa di antara 

aliran-aliran gereja. Dalam persekutuan doa, umat dari tradisi Katolik dan Protestan dapat bersama-

sama menyatakan iman mereka kepada Kristus yang sama. Spiritualitas bersama menjadi fondasi 

penting dalam membentuk kesatuan yang bukan hanya bersifat institusional, tetapi juga menyentuh 

hati dan kehidupan nyata umat (Hardjowasito, 1993). Inilah bentuk kesatuan yang berakar dalam 

kehidupan rohani yang sejati. 

Kesatuan iman di Indonesia bukanlah sesuatu yang utopis, melainkan panggilan yang 

realistis dan harus diperjuangkan. Gereja Indonesia, dengan segala keragamannya, memiliki potensi 

besar untuk menjadi saksi Kristus yang kuat dan bersatu di tengah bangsa yang plural. Tantangan 

perpecahan dan sektarianisme memang nyata, tetapi dapat diatasi melalui dialog, kerja sama, 

pendidikan, dan spiritualitas bersama. Dalam terang kasih Kristus, semua aliran dipanggil untuk 

saling melengkapi dan membangun tubuh Kristus yang satu. Kesatuan dalam keragaman bukanlah 

ancaman, melainkan kekayaan yang harus disyukuri dan dijaga. Sebagaimana Kristus sendiri 

berdoa agar umat-Nya menjadi satu, demikian juga gereja di Indonesia dipanggil untuk menjadi satu 

dalam iman, kasih, dan pelayanan kepada dunia (Yohanes 17:21). Inilah panggilan yang mendalam 

bagi kekristenan Indonesia masa kini dan masa depan. 

 

KESIMPULAN 

Artikel ini menegaskan bahwa perbedaan aliran dalam teologi Kristen merupakan kenyataan historis 

dan teologis yang tidak dapat diabaikan. Akar-akar perbedaan ini muncul dari latar belakang 

sejarah, budaya, serta respons terhadap persoalan zaman yang beragam, mulai dari Reformasi 

Protestan, Konsili-Konsili Gereja, hingga gerakan Pentakostal dan Injili kontemporer. Masing-masing 

aliran memiliki karakteristik teologis yang unik serta kontribusi yang nyata terhadap pengembangan 

iman Kristen secara global maupun lokal. Di tengah perbedaan tersebut, gereja dipanggil untuk 

membangun kesatuan iman yang berakar pada pengakuan bersama akan Kristus sebagai pusat 

iman. Kesatuan ini bukan berarti penyeragaman doktrin, melainkan persekutuan yang dilandasi oleh 

kasih, kerendahan hati, dan penghargaan terhadap keberagaman yang ada dalam tubuh Kristus. 

Tantangan dalam dialog teologis, seperti eksklusivisme, kurangnya pemahaman lintas tradisi, dan 

sejarah ketegangan antar-aliran, perlu dihadapi dengan semangat ekumenis dan komitmen 

terhadap kesaksian yang utuh. Peluang untuk memperkuat kesatuan iman dapat diwujudkan melalui 

dialog terbuka, kerja sama lintas gereja dalam pelayanan dan pendidikan, serta pengembangan 

teologi kontekstual yang relevan dengan realitas Indonesia. Dalam konteks kebangsaan yang 

majemuk, gereja-gereja Kristen di Indonesia dipanggil untuk menjadi teladan dalam membangun 

harmoni internal, yang pada akhirnya berdampak positif pada kehidupan bermasyarakat secara 

lebih luas. Melalui kerja sama lintas denominasi, ibadah oikumenis, dan forum-forum dialog teologis, 

gereja dapat memperkaya pemahamannya akan Injil dan memperkuat kesaksian kepada dunia. 



292 
 

Pendidikan teologi yang inklusif dan terbuka menjadi sarana strategis dalam membentuk generasi 

pemimpin gereja yang siap menjembatani perbedaan dengan bijaksana dan penuh kasih. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Bakker, J. W. (1993). Problematika Kontekstualisasi Injil di Indonesia. Jakarta: BPK Gunung Mulia. 
Hardjowasito, A. (1993). Kamus Istilah Teologi. Jakarta: BPK Gunung Mulia. 
Latourette, K. S. (2000). Sejarah Ekspansi Kekristenan. Jakarta: BPK Gunung Mulia. 
Suhento, B. (2007). Teologi dan Konteks Indonesia: Pergumulan dalam Dunia Plural. Yogyakarta: 

Kanisius. 
Sumartana, T. (1999). Mission at the Crossroads: Indigenous Churches, European Missionaries, 

and Socio-Religious Change in Java (1812–1936). Yogyakarta: UGM Press. 
Widyapranawa, J. (1992). Yesaya: Suara Kenabian di Tengah Krisis. Jakarta: BPK Gunung Mulia. 
 


