HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 2 No. 11 2025, hal. 123-132 e-ISSN: 2988-6287

INKULTURASI IMAN KRISTEN DALAM BUDAYA TORAJA: TELAAH TEOLOGIS
TERHADAP PRAKTIK RAMBU SOLO' DAN PEMAKNAANNYA DALAM TERANG
INJIL

Merianti Rama Karuru
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja
Corespondensi author email: meriantiramakaruru@gmail.com

Noviani Kalutte'
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja
novianikalutte@gmail.com

Elvaisa padudung
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja
elvaisapadudung@gmail.com

Arni Palantia
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja
arnipalantia17@gmail.com

Meli Krisma Dei
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja
mkrismadei@gmail.com

Abstract

This article discusses the efforts of inculturation of Christian faith in Torajan culture, especially
through the practice of traditional funeral rituals known as Rambu Solo’. Inculturation is
understood as a process of encounter between the Gospel and local culture that takes place
critically and dialogically, with the aim of presenting a faith that is contextual but remains
faithful to the truth of the Bible. Rambu Solo’ as a death rite contains not only customary
aspects, but also rich theological symbolism in the Torajan people's understanding of life,
death, and respect for ancestors. Through a literature study method, this study examines the
symbolic meaning of Rambu Solo’, identifies the theological challenges that arise, and
explores opportunities for evangelism through the development of contextual liturgy and faith
education. The results of the study indicate that the church has a strategic role in directing the
inculturation process through pastoral care, culturally sensitive theological education, and
open dialogue with the community. This article recommends the need for a deep
understanding of local culture so that the Christian faith can be fully experienced in the lives of
the people without losing its theological integrity. Healthy inculturation allows the gospel to
truly be grounded, giving new meaning to cultural symbols, and strengthening the church's
witness in a multicultural society like Toraja.
Keywords: Keywords of up to five words, such as: (Character, Multicultural, Scientific Learning.

123


mailto:meriantiramakaruru@gmail.com
mailto:novianikalutte@gmail.com
mailto:elvaisapadudung@gmail.com
mailto:arnipalantia17@gmail.com
mailto:mkrismadei@gmail.com

Abstrak

Artikel ini membahas upaya inkulturasi iman Kristen dalam budaya Toraja, khususnya melalui
praktik ritual pemakaman adat yang dikenal sebagai Rambu Solo’. Inkulturasi dipahami
sebagai proses perjumpaan antara Injil dan budaya lokal yang berlangsung secara kritis dan
dialogis, dengan tujuan menghadirkan iman yang kontekstual namun tetap setia pada
kebenaran Alkitab. Rambu Solo” sebagai ritus kematian bukan hanya mengandung aspek
adat, tetapi juga simbolisme teologis yang kaya dalam pemahaman masyarakat Toraja
mengenai kehidupan, kematian, dan penghormatan terhadap leluhur. Melalui metode studi
pustaka, penelitian ini menelaah makna simbolik Rambu Solo’, mengidentifikasi tantangan
teologis yang muncul, serta menggali peluang pewartaan Injil melalui pengembangan liturgi
dan pendidikan iman yang kontekstual. Hasil kajian menunjukkan bahwa gereja memiliki
peran strategis dalam mengarahkan proses inkulturasi melalui pendampingan pastoral,
pendidikan teologis yang peka budaya, dan dialog terbuka dengan masyarakat. Artikel ini
merekomendasikan perlunya pemahaman yang mendalam terhadap budaya lokal agar iman
Kristen dapat dihayati secara utuh dalam kehidupan umat tanpa kehilangan integritas
teologisnya. Inkulturasi yang sehat memungkinkan Injil untuk sungguh-sungguh membumi,
memberi makna baru pada simbol budaya, serta memperkuat kesaksian gereja dalam
masyarakat multikultural seperti Toraja.

Kata Kunci: Kata kunci maksimal lima kata, seperti: (Karakter, Multikultural, Pembelajaran

Scientific,

PENDAHULUAN

Budaya dan agama merupakan dua realitas yang tidak dapat dipisahkan dalam kehidupan
masyarakat, terutama dalam konteks masyarakat adat yang kaya akan warisan nilai-nilai lokal.
Dalam hal ini, masyarakat Toraja merupakan salah satu contoh komunitas yang memiliki sistem
budaya yang kompleks dan kaya, terutama dalam hal ritus kematian seperti Rambu Solo’. Seiring
masuknya kekristenan ke tanah Toraja sejak awal abad ke-20, terjadi perjumpaan antara nilai-nilai
Injil dengan tradisi budaya lokal yang telah lama tertanam dalam kehidupan masyarakat.
Perjumpaan ini bukan tanpa tantangan, karena menuntut adanya proses penyesuaian, dialog,
bahkan transformasi makna. Dalam kerangka teologi kontekstual, penting untuk menganalisis
sejauh mana praktik-praktik budaya seperti Rambu Solo’ dapat dimaknai ulang tanpa kehilangan
makna spiritualitas Kristen yang sejati (Bevans, 2002). Dengan demikian, kajian teologis terhadap
budaya lokal bukan sekadar studi perbandingan, melainkan upaya untuk menemukan relevansi
iman Kristen dalam konteks yang hidup.

Inkulturasi merupakan konsep kunci dalam upaya menjembatani iman Kristen dengan
budaya lokal. Istilah ini merujuk pada proses di mana Injil dihayati dan diwujudkan dalam ekspresi
budaya suatu masyarakat tanpa kehilangan esensi pesan ilahi. Inkulturasi berbeda dengan
sinkretisme karena tetap menjaga kemurnian doktrin Kristen sambil menghargai ekspresi budaya
lokal (Schineller, 1990). Dalam konteks Toraja, praktik Rambu Solo’ sering kali dipahami bukan
sekadar sebagai ritus adat, melainkan juga sebagai ekspresi spiritualitas yang memiliki makna
sosial, religius, dan identitas komunal yang mendalam. Oleh karena itu, perlu dilakukan analisis
yang hati-hati agar praktik tersebut tidak bertentangan dengan pengakuan iman Kristen, tetapi justru
dapat dipahami secara baru dalam terang Injil. Teologi Kristen dipanggil untuk merespons realitas ini
dengan bijaksana dan terbuka terhadap dinamika budaya yang terus berkembang.

124



Sejarah mencatat bahwa penyebaran agama Kristen di Toraja dilakukan oleh para
misionaris dari Belanda yang membawa pendekatan teologi Barat ke dalam konteks masyarakat
adat. Dalam proses ini, banyak elemen budaya lokal yang dianggap bertentangan dengan iman
Kristen dan harus dihapus atau ditinggalkan. Namun, seiring perkembangan waktu dan kesadaran
akan pentingnya konteks lokal dalam berteologi, pendekatan terhadap budaya Toraja mengalami
pergeseran. Kini, semakin banyak teolog dan pemimpin gereja yang mengakui pentingnya
memahami dan menghargai budaya lokal sebagai wahana pewartaan Injil yang efektif dan
bermakna (Kroesbergen, 2020). Oleh karena itu, penelitian ini menjadi relevan sebagai bagian dari
refleksi teologis yang kontekstual dan mendalam terhadap praktik budaya yang telah menjadi
identitas kolektif masyarakat Toraja selama berabad-abad.

Rambu Solo’, sebagai salah satu ritual pemakaman paling penting dalam budaya Toraja,
memiliki dimensi teologis yang layak dikaji secara mendalam. Ritual ini tidak hanya menandai
peralihan status sosial dari orang yang telah meninggal, tetapi juga merupakan bentuk
penghormatan terhadap leluhur dan ekspresi kepercayaan akan kehidupan setelah kematian. Dalam
tradisi Kristen, kematian bukanlah akhir, melainkan awal dari kehidupan kekal bersama Allah. Maka
dari itu, terdapat titik temu yang memungkinkan dialog antara makna Rambu Solo’ dan pengharapan
eskatologis dalam iman Kristen (Mollet, 2011). Namun demikian, praktik-praktik tertentu dalam
Rambu Solo’ juga berpotensi menimbulkan pertanyaan etis dan teologis, seperti kurban kerbau
secara massal, yang dapat dianggap bertentangan dengan prinsip kasih dan keadilan dalam
Kekristenan. Inilah yang menjadi titik berangkat untuk telaah kritis dalam penelitian ini.

Gereja di Toraja memiliki tanggung jawab untuk membimbing umat dalam memahami iman
Kristen secara kontekstual tanpa kehilangan substansi ajaran Kristus. Dalam hal ini, pendekatan
pastoral yang bijaksana diperlukan untuk mengedukasi jemaat tentang bagaimana iman Kristen
dapat dihidupi dalam konteks budaya yang kaya akan simbolisme. Gereja harus menjadi ruang
dialog yang terbuka antara ajaran Alkitab dan nilai-nilai lokal yang membentuk identitas umat.
Melalui pengajaran, pendampingan, dan pengembangan liturgi yang kontekstual, gereja dapat
memfasilitasi proses inkulturasi yang sehat (Yamamoto, 2007). Tugas teologi bukan untuk
menghapus budaya, melainkan untuk menafsirkan budaya dalam terang Injil, agar setiap ekspresi
budaya mampu memuliakan Allah dan mengarahkan umat pada pengenalan yang benar akan
Kristus.

Teologi kontekstual menekankan bahwa Allah menyatakan diri dalam sejarah manusia,
termasuk dalam budaya yang hidup dan berkembang. Dalam perspektif ini, budaya bukanlah
hambatan bagi pewartaan Injil, melainkan medium yang digunakan Allah untuk menyampaikan
kebenaran-Nya. Oleh karena itu, pemahaman terhadap budaya lokal seperti budaya Toraja bukan
sekadar studi antropologi, tetapi merupakan langkah awal dalam membangun pemahaman iman
yang otentik dan relevan. Ini sejalan dengan gagasan bahwa kekristenan yang tidak berakar pada
budaya lokal berisiko menjadi asing bagi umat yang dilayaninya (Bevans & Schroeder, 2004).
Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teologis yang signifikan
dalam membangun iman Kristen yang kontekstual, relevan, dan bermakna di tengah masyarakat
Toraja.

Berdasarkan latar belakang tersebut, tulisan ini bertujuan untuk menelaah makna teologis
dari praktik Rambu Solo’ dalam terang iman Kristen. Penelitian ini tidak bermaksud untuk

125



membenarkan seluruh aspek ritual secara membabi buta, melainkan untuk mengkaji sejauh mana
praktik tersebut dapat dimaknai secara baru dalam kerangka teologi Kristen. Dengan pendekatan
ini, diharapkan terjadi integrasi antara iman dan budaya yang saling memperkaya, bukan saling
meniadakan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-teologis, dengan mengacu pada
sumber-sumber teologi kontekstual dan wawasan kebudayaan Toraja yang otentik. Sebagai
hasilnya, artikel ini diharapkan dapat menjadi sumbangsih bagi teologi kontekstual Indonesia serta
memperkuat pemahaman gereja terhadap pentingnya menjalin dialog antara iman dan budaya
secara kritis dan konstruktif.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research) yang bersifat kualitatif
dengan pendekatan teologis-kontekstual. Studi pustaka dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk
menggali, menganalisis, dan menginterpretasikan makna teologis dari praktik budaya lokal,
khususnya Rambu Solo’ dalam konteks iman Kristen, melalui kajian terhadap literatur-literatur yang
relevan. Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari buku-buku teologi, jurnal ilmiah, dokumen
gerejawi, serta tulisan-tulisan antropologis dan budaya yang membahas masyarakat Toraja secara
umum maupun khusus. Data dikumpulkan melalui kegiatan telaah literatur yang sistematis dengan
memperhatikan kredibilitas dan relevansi sumber terhadap fokus kajian. Analisis data dilakukan
melalui teknik analisis isi (content analysis), yaitu dengan menelaah secara kritis isi dari berbagai
sumber pustaka yang berkaitan dengan tema inkulturasi, teologi kontekstual, dan budaya Toraja.
Peneliti mengklasifikasikan data berdasarkan kategori tematik seperti pemahaman teologi
inkulturasi, makna simbolik Rambu Solo’, respons gereja terhadap budaya lokal, serta dinamika
interaksi antara iman Kristen dan budaya. Setelah diklasifikasikan, data dianalisis dengan cara
membandingkan pandangan-pandangan teologis yang ada, menafsirkan makna-makna yang
muncul, dan menarik implikasi teologis yang relevan bagi konteks kekristenan di Toraja. Validitas
kajian dijaga melalui penggunaan sumber-sumber ilmiah yang dapat dipertanggungjawabkan serta
pendekatan reflektif-kritis terhadap isi bacaan. Melalui metode ini, penelitian diharapkan mampu
memberikan pemahaman yang mendalam mengenai bagaimana budaya lokal seperti Rambu Solo’
dapat dipahami, dikritisi, dan dimaknai ulang dalam terang Injil. Dengan pendekatan studi pustaka,
penelitian ini juga bertujuan menyumbangkan pemikiran teologis yang memperkaya diskursus
teologi kontekstual Indonesia serta mendorong dialog yang sehat antara iman Kristen dan budaya
lokal.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Teologi Inkulturasi: Landasan Biblis dan Teologis

Teologi inkulturasi merupakan cabang dari teologi kontekstual yang menekankan
pentingnya penghayatan iman Kristen dalam kebudayaan lokal tanpa kehilangan substansi Inj.
Istilah ini mulai berkembang pesat setelah Konsili Vatikan Il, yang menegaskan bahwa Injil harus
dapat diwartakan dalam segala budaya dengan tetap mempertahankan kemurniannya (Schineller,
1990). Dalam konteks ini, inkulturasi bukan sekadar adaptasi liturgis, melainkan sebuah proses
dialog timbal balik antara iman dan budaya. Teologi inkulturasi menolak pendekatan kolonialistik
yang membawa agama sebagai paket budaya asing. Sebaliknya, ia berupaya menjadikan budaya

126



lokal sebagai lahan subur tempat firman Allah dapat bertumbuh dan berbuah. Oleh karena itu,
inkulturasi bukan kompromi, melainkan proses pemurnian dan transformasi budaya oleh terang Injil.

Secara biblis, konsep inkulturasi memiliki dasar yang kuat dalam peristiwa inkarnasi Kristus.
Yohanes 1:14 menyatakan, “Firman itu telah menjadi manusia dan diam di antara kita,” yang
menunjukkan bahwa Allah masuk ke dalam sejarah dan budaya manusia secara nyata. Kristus tidak
datang dalam kekosongan budaya, melainkan lahir, hidup, dan berkarya dalam kebudayaan Yahudi
yang spesifik. Hal ini menjadi model utama dalam memahami bagaimana Injil seharusnya hadir
dalam kebudayaan lokal. Dalam Kisah Para Rasul 15, kita juga menemukan contoh penting saat
gereja perdana memutuskan bahwa orang non-Yahudi tidak harus mengikuti selurun hukum Musa
untuk menjadi pengikut Kristus. Ini menunjukkan bahwa Kekristenan bersifat lintas budaya sejak
awal keberadaannya (Bevans, 2002).

Secara teologis, inkulturasi mengandung pengakuan bahwa semua budaya memiliki benih-
benih kebenaran dan hikmat yang berasal dari Allah sebagai pencipta. Pandangan ini sejalan
dengan pemahaman bahwa keselamatan Allah bersifat universal dan terbuka bagi semua bangsa
dan suku (bdk. Wahyu 7:9). Dalam kerangka ini, budaya bukanlah ancaman bagi Injil, melainkan
wahana pewartaan kasih karunia Allah. Oleh sebab itu, tugas teologi adalah menafsirkan Injil secara
kontekstual agar dapat dimengerti, diterima, dan dihidupi oleh umat dalam kebudayaannya masing-
masing. Dalam pandangan ini, teologi tidak boleh lepas dari konteks historis, sosial, dan budaya
tempat ia dilahirkan dan dijalani (Bevans & Schroeder, 2004).

Inkulturasi juga menuntut adanya proses disermen yang kritis terhadap unsur-unsur budaya
yang dipertahankan maupun ditransformasi. Tidak semua ekspresi budaya dapat langsung diterima
begitu saja dalam kehidupan iman Kristen. Perlu ada proses teologis yang mendalam untuk menilai
sejauh mana suatu unsur budaya menunjang atau justru mengaburkan makna Injil. Di sinilah peran
gereja dan para teolog sangat penting sebagai penafsir dan pengarah dalam mengintegrasikan
unsur budaya ke dalam kehidupan gereja. Tujuannya bukan untuk menyinkretiskan iman, tetapi
untuk menjadikan Injil benar-benar “berakar” dalam tanah kehidupan umat (Yamamoto, 2007). Hal
ini menuntut keberanian sekaligus kerendahan hati untuk melihat budaya sebagai bagian dari karya
Allah yang sedang diperbarui.

Dengan demikian, teologi inkulturasi merupakan respons kreatif terhadap tantangan
pewartaan Injil dalam dunia yang multikultural. Dalam konteks Indonesia yang kaya akan
keberagaman budaya, termasuk budaya Toraja, pendekatan inkulturatif sangat diperlukan agar
kekristenan tidak dipahami sebagai agama asing, tetapi sebagai kabar baik yang membumi.
Inkulturasi membuka jalan bagi gereja untuk menyapa dan melayani umat dalam bahasa dan simbol
yang akrab bagi mereka, tanpa kehilangan substansi iman Kristiani. Ini bukan hanya strategi
misiologis, tetapi panggilan teologis yang berakar dalam semangat inkarnasi. Oleh karena itu,
pembahasan tentang inkulturasi menjadi sangat relevan dalam memahami dinamika perjumpaan
antara iman Kristen dan budaya lokal secara mendalam dan kontekstual.

Makna Simbolik Rambu Solo’ dalam Budaya Toraja

Rambu Solo’ merupakan salah satu ritus kematian yang paling sakral dan kompleks dalam
kebudayaan Toraja. Ritual ini bukan sekadar prosesi pemakaman, melainkan manifestasi dari
pandangan hidup masyarakat Toraja mengenai kematian, relasi sosial, serta transisi menuju alam

127



roh. Rambu Solo’ menandai peralihan status sosial orang yang meninggal, dari seorang manusia
duniawi menjadi leluhur yang dihormati. Melalui simbol-simbol dan tahapan-tahapan ritus,
masyarakat Toraja mengekspresikan nilai-nilai solidaritas, penghormatan terhadap nenek moyang,
dan struktur sosial yang hierarkis. Ritual ini juga menjadi arena perjumpaan antargenerasi, tempat
nilai-nilai budaya diwariskan secara turun-temurun (Nooy-Palm, 1986). Oleh karena itu, Rambu
Solo’ memuat dimensi teologis dan simbolik yang sangat kaya.

Simbolisme yang terkandung dalam Rambu Solo’ tampak jelas dalam penggunaan kerbau
sebagai persembahan utama dalam prosesi pemakaman. Kerbau tidak hanya berfungsi sebagai
hewan kurban, tetapi juga sebagai simbol status sosial dan pengantar roh menuju alam puya (alam
arwah). Semakin banyak kerbau yang dikurbankan, semakin tinggi pula penghormatan terhadap
mendiang serta status sosial keluarganya di masyarakat. Hal ini mencerminkan nilai kolektivisme
dan pentingnya martabat keluarga dalam budaya Toraja. Namun, simbolisme ini bukan tanpa
problem, terutama ketika ditinjau dari sudut pandang etika dan ekonomi. Meskipun begitu, dalam
konteks budaya, tindakan ini menunjukkan komitmen sosial dan spiritual keluarga terhadap orang
yang telah meninggal (Waterson, 2009).

Selain kerbau, simbol lain yang penting dalam Rambu Solo’ adalah rumah adat Tongkonan
dan ukiran-ukiran yang menyertainya. Tongkonan bukan hanya tempat tinggal, tetapi pusat spiritual
dan identitas leluhur. Prosesi pemakaman sering kali berpusat di sekitar Tongkonan, yang
menandakan bahwa kematian adalah peristiwa keluarga, bukan sekadar peristiwa pribadi. Ukiran-
ukiran pada Tongkonan menyampaikan narasi simbolik tentang asal-usul, filosofi hidup, dan peran
sosial keluarga dalam komunitas. Dengan demikian, Rambu Solo’ adalah ritus yang sarat dengan
komunikasi simbolik yang memperkuat ikatan sosial, memperbarui hubungan kekeluargaan, dan
mempertegas identitas budaya Toraja (Adams, 2006). Simbol-simbol ini tidak bersifat dekoratif
semata, melainkan mengandung makna eksistensial.

Dimensi kolektif dalam Rambu Solo’ menjadikan ritus ini sebagai sarana rekonsiliasi sosial
dan aktualisasi solidaritas komunal. Seluruh komunitas turut berpartisipasi dalam penyelenggaraan
ritual, baik secara fisik maupun material, sehingga pemakaman menjadi momen kebersamaan lintas
keluarga dan generasi. Dalam konteks ini, Rambu Solo" tidak hanya mempertemukan manusia
dengan roh leluhur, tetapi juga memperkuat hubungan antarmanusia dalam masyarakat Toraja.
Bahkan orang-orang yang telah lama merantau akan pulang ke kampung halaman demi menghadiri
Rambu Solo’. Kesakralan dan kemegahan ritual ini menjadi ekspresi nyata dari nilai sosial Toraja
yang menghargai kematian sebagai puncak dari perjalanan hidup yang bermakna (Crystal, 1974).

Dengan demikian, Rambu Solo’ memuat simbolisme yang kompleks, menyentuh ranah
spiritual, sosial, dan identitas budaya. la bukan sekadar prosesi adat, tetapi narasi kolektif tentang
bagaimana orang Toraja memaknai kehidupan dan kematian. Dalam konteks kekristenan, simbol-
simbol ini membuka ruang dialog yang bermakna antara iman Kristen dan budaya lokal.
Pemahaman yang mendalam terhadap makna simbolik Rambu Solo’ memungkinkan gereja untuk
menafsirkan ulang praktik-praktik budaya dalam terang Injil, tanpa kehilangan kepekaan terhadap
nilai-nilai lokal. Proses ini menjadi titk masuk penting dalam menjalankan teologi inkulturasi yang
sejati, yang tidak menghapus budaya, tetapi mengarahkan simbol-simbol tersebut pada pengenalan
akan Allah yang hidup.

128



Tantangan dan Peluang Inkulturasi Iman Kristen dalam Rambu Solo’

Inkulturasi iman Kristen dalam praktik budaya seperti Rambu Solo’ bukanlah proses yang
bebas dari tantangan. Salah satu tantangan utama adalah adanya unsur-unsur dalam ritual tersebut
yang secara teologis dan etis dinilai tidak sejalan dengan nilai-nilai Injil. Misalnya, praktik kurban
kerbau dalam jumlah besar sering kali dipertanyakan dari segi keadilan sosial dan keberpihakan
kepada kaum miskin. Dalam pandangan Kristen, pengorbanan hewan tidak lagi menjadi syarat
untuk mendekatkan diri kepada Allah, karena pengorbanan Kristus telah sempurna dan final (lbrani
10:10). Oleh karena itu, perlu kehati-hatian dalam menafsirkan simbol-simbol ini agar tidak terjadi
distorsi terhadap makna keselamatan menurut Alkitab (Bevans, 2002). Tantangan lainnya adalah
potensi sinkretisme, yaitu pencampuran ajaran Kristen dengan kepercayaan lokal secara tidak kritis.

Selain tantangan teologis, gereja juga menghadapi resistensi dari masyarakat adat ketika
mencoba melakukan pembaruan terhadap praktik Rambu Solo’. Bagi masyarakat Toraja, ritus ini
bukan hanya bagian dari budaya, melainkan menyentuh aspek identitas, harga diri, dan solidaritas
sosial. Upaya mengurangi atau mengubah elemen ritual sering dianggap sebagai bentuk penolakan
terhadap warisan leluhur. Hal ini menuntut gereja untuk bersikap bijak dan sensitif, agar tidak
menimbulkan ketegangan sosial atau dianggap sebagai institusi asing yang mengganggu tatanan
budaya. Dalam konteks ini, pendekatan yang terbuka dan dialogis sangat diperlukan agar
masyarakat tidak merasa bahwa iman Kristen menghapus budaya mereka, tetapi justru
meneguhkannya dengan makna yang baru dan mendalam (Yamamoto, 2007).

Namun demikian, di balik tantangan tersebut terdapat pula peluang besar bagi gereja untuk
menjalin relasi yang lebih erat dengan budaya lokal melalui inkulturasi. Rambu Solo’ sebagai
ekspresi spiritual dan sosial dapat dijadikan media pewartaan Injil yang kontekstual. Misalnya, liturgi
pemakaman Kristen dapat dikembangkan dengan memasukkan simbol-simbol lokal yang memiliki
makna transformatif, tanpa mengorbankan prinsip teologis utama. Hal ini dapat menciptakan rasa
memiliki yang lebih dalam terhadap iman Kristen di kalangan umat Toraja. Sebagaimana dinyatakan
oleh Bevans dan Schroeder (2004), pewartaan Injil yang efektif harus memperhitungkan konteks
budaya sebagai wadah yang hidup, bukan hanya sebagai latar belakang pasif.

Peluang lainnya terletak pada pendidikan iman yang kontekstual di kalangan generasi muda
Toraja. Dalam era globalisasi, banyak nilai budaya lokal mulai terpinggirkan atau dipandang tidak
relevan. Inkulturasi iman Kristen dapat berfungsi sebagai jembatan untuk menanamkan nilai-nilai
Injil sekaligus melestarikan kekayaan budaya lokal secara kritis dan bijaksana. Proses ini dapat
dilakukan melalui sekolah, pelayanan kategorial, dan media komunikasi gereja. Pendidikan
kontekstual ini bukan hanya soal isi ajaran, tetapi juga metode penyampaiannya yang menggunakan
simbol, bahasa, dan narasi lokal. Dengan demikian, inkulturasi berfungsi sebagai strategi spiritual
sekaligus kultural untuk membangun iman yang membumi dan berdampak (Schineller, 1990).

Akhirnya, inkulturasi iman Kristen dalam Rambu Solo’ membuka ruang bagi gereja untuk
mempraktikkan teologi yang dialogis dan partisipatif. Tantangan dan peluang yang ada seharusnya
tidak saling meniadakan, melainkan menjadi dialektika kreatif bagi perwujudan gereja yang relevan
secara budaya dan setia secara teologis. Gereja di Toraja dapat menjadi model bagi gereja-gereja
lain dalam merumuskan bentuk-bentuk pewartaan Injil yang menghargai budaya lokal tanpa
kehilangan inti iman. Inkulturasi bukan sekadar proyek kebudayaan, melainkan panggilan teologis
untuk mewujudkan Injil yang benar-benar hadir di tengah umat manusia dalam keberagamannya.

129



Dengan sikap terbuka, reflektif, dan berakar dalam Kitab Suci, gereja dipanggil untuk menghayati
iman yang hidup dan menyapa dunia (Bevans, 2002).

Refleksi Teologis dan Peran Gereja dalam Proses Inkulturasi

Inkulturasi iman Kristen memerlukan refleksi teologis yang mendalam agar gereja tidak
terjebak pada dua ekstrem: menolak budaya lokal secara total atau menerima semua unsur budaya
tanpa kritik. Teologi yang sehat akan melihat budaya sebagai arena tempat Allah berkarya dan
menyapa manusia, namun tetap menilai setiap unsur budaya dengan terang Injil. Dalam konteks
Rambu Solo’, gereja perlu menafsirkan ulang makna-makna simbolik yang ada agar dapat
menunjang pewartaan Kristus secara kontekstual. Misalnya, penghormatan kepada leluhur dapat
dimaknai sebagai bentuk syukur kepada Allah atas sejarah keluarga yang diberkati, bukan sebagai
bentuk pemujaan. Proses ini bukan hanya tugas teolog akademis, tetapi bagian dari panggilan
seluruh tubuh Kristus untuk hidup secara kontekstual namun tetap setia pada Injil (Bevans, 2002).

Gereja sebagai komunitas iman memiliki tanggung jawab untuk membimbing umat dalam
memahami iman Kristen secara kontekstual. Hal ini melibatkan pendidikan iman yang peka terhadap
budaya lokal serta pengembangan liturgi yang mencerminkan kekayaan simbolik budaya tersebut.
Dalam hal ini, gereja bukan sekadar institusi pengajar doktrin, tetapi juga agen transformasi budaya.
Liturgi pemakaman, misalnya, dapat dirancang dengan menggabungkan unsur musik, bahasa, dan
narasi lokal yang bermakna, tanpa mencemari ajaran esensial kekristenan. Ini sejalan dengan
pemahaman bahwa inkulturasi bukan hanya menyentuh aspek bentuk, tetapi menyentuh spiritualitas
umat yang konkret (Schineller, 1990). Gereja yang peka budaya akan lebih mudah diterima dan
dirasakan sebagai milik bersama oleh masyarakat lokal.

Peran gereja dalam proses inkulturasi juga menyangkut keberanian pastoral untuk
memimpin umat dalam proses disermen. Tidak semua unsur budaya harus ditolak, namun juga tidak
semua dapat diterima tanpa kritik. Gereja harus mampu membedakan mana yang dapat diterangi
oleh Injil dan mana yang perlu ditinggalkan karena bertentangan dengan kebenaran iman. Dalam
hal ini, para pemimpin gereja harus dibekali dengan pemahaman teologi kontekstual, antropologi
budaya, serta spiritualitas yang mendalam. Proses ini juga menuntut gereja untuk lebih banyak
mendengarkan umat dan membuka ruang dialog yang setara. Sebab, inkulturasi sejati tidak datang
dari atas ke bawah, melainkan tumbuh dari perjumpaan antara iman dan kehidupan sehari-hari umat
(Bevans & Schroeder, 2004).

Lebih lanjut, gereja juga dipanggil untuk menjadi jembatan antara tradisi lokal dan
komunitas Kristen global. Gereja lokal perlu menyadari bahwa identitas Kristen tidak menghapus
keunikan budaya, tetapi memuliakan keberagaman sebagai bagian dari tubuh Kristus yang satu.
Dalam Rambu Solo’, gereja dapat menunjukkan bahwa iman Kristen tidak asing terhadap kesedihan
dan kematian, tetapi membawa pengharapan akan kebangkitan dan hidup kekal. Ketika gereja
mengintegrasikan pesan Injil ke dalam makna simbolik budaya lokal, maka umat dapat mengalami
iman bukan sebagai sesuatu yang dipaksakan dari luar, melainkan sebagai kekuatan yang
menghidupi nilai-nilai yang telah lama mereka junjung (Yamamoto, 2007). Inilah bentuk inkulturasi
yang membumi sekaligus menyejukkan.

Akhirnya, refleksi teologis dan peran aktif gereja dalam inkulturasi bukan sekadar kebutuhan
pastoral, tetapi wujud nyata dari misi Allah yang berinkarnasi dalam dunia. Dalam konteks Toraja,

130



gereja dipanggil untuk hadir sebagai saksi kasih Allah yang berbicara dalam bahasa, simbol, dan
narasi yang dipahami umat. Proses inkulturasi menjadi upaya kolektif untuk menjadikan iman
Kristen benar-benar relevan dan kontekstual tanpa kehilangan kesetiaan pada kebenaran Inijil.
Dengan demikian, gereja bukan hanya pelayan liturgi, tetapi juga pelayan budaya yang
mengangkat, memurnikan, dan mentransformasi nilai-nilai lokal dalam terang Kristus. Di sinilah
terletak kekuatan teologi Kristen yang hidup: menyapa budaya, menembus hati umat, dan
menghadirkan Allah di tengah kehidupan sehari-hari (Bevans, 2002).

KESIMPULAN

Inkulturasi iman Kristen dalam budaya Toraja, khususnya dalam praktik Rambu Solo’,
merupakan proses teologis yang menuntut kedalaman refleksi, kepekaan budaya, dan keberanian
pastoral. Rambu Solo’ tidak sekadar dipahami sebagai ritus pemakaman adat, tetapi sebagai
ekspresi identitas, spiritualitas, dan solidaritas sosial masyarakat Toraja. Simbolisme yang
terkandung di dalamnya mencerminkan nilai-nilai luhur seperti penghormatan terhadap leluhur,
ikatan kekeluargaan, serta kesadaran akan kehidupan setelah kematian. Dalam terang iman Kristen,
simbol-simbol tersebut dapat ditafsirkan ulang untuk menunjang pewartaan Injil yang kontekstual
dan transformatif. Namun, proses inkulturasi tidak terlepas dari tantangan, baik dalam aspek
teologis maupun sosial. Beberapa unsur budaya perlu disikapi secara kritis, khususnya yang
berpotensi bertentangan dengan inti ajaran Injil. Di sisi lain, peluang besar terbuka bagi gereja untuk
menjadikan budaya lokal sebagai media pewartaan yang efektif, asal dilakukan dengan dasar
teologis yang kuat dan dialog yang terbuka. Gereja tidak dipanggil untuk menghapus budaya, tetapi
untuk menolong umat memahami dan menghidupi iman dalam konteks kehidupan mereka yang
konkret. Dengan demikian, peran gereja dalam proses inkulturasi sangat strategis, baik sebagai
pelayan kebenaran Injil maupun sebagai mitra budaya masyarakat. Gereja perlu hadir sebagai
ruang dialog, disermen, dan pendampingan, agar iman Kristen benar-benar membumi dalam
kehidupan umat tanpa kehilangan daya transformasinya. Teologi kontekstual, khususnya melalui
pendekatan inkulturasi, bukan sekadar respons terhadap keragaman budaya, tetapi merupakan
panggilan untuk menghadirkan Allah yang hidup dalam setiap aspek kehidupan manusia. Dalam
konteks Toraja, hal ini menjadi sangat relevan demi memperkuat identitas kekristenan yang otentik,
menyapa hati umat, dan memberi makna baru bagi warisan budaya yang telah lama hidup di tengah
masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

Adams, K. M. (2006). Art as politics: Re-crafting identities, tourism, and power in Tana Toraja,
Indonesia. University of Hawaii Press.

Bevans, S. B. (2002). Models of contextual theology (Rev. ed.). Orbis Books.

Bevans, S. B., & Schroeder, R. P. (2004). Constants in context: A theology of mission for today.
Orbis Books.

Crystal, E. (1974). Death and the social order: The Rambu Solo’ ritual of the Toraja. Indonesia, (18),
1-18. https://doi.org/10.2307/3350676

Mollet, M. A. (2011). Budaya Toraja dan Injil: Studi inkulturasi dalam konteks Indonesia. BPK
Gunung Mulia.

131



Nooy-Palm, H. (1986). The Sa'dan-Toraja: A study of their social life and religion. Foris Publications.

Schineller, P. (1990). A handbook on inculturation. Paulist Press.

Waterson, R. (2009). Paths and rivers: Sa'dan Toraja society in transformation. NUS Press.

Yamamoto, E. K. (2007). Worship in spirit and truth: The life and legacy of a Reformed liturgy. Wipf
and Stock Publishers.

132



