
 
    

 
e-ISSN: 2988-6287  

 
 

123 

INKULTURASI IMAN KRISTEN DALAM BUDAYA TORAJA: TELAAH TEOLOGIS 
TERHADAP PRAKTIK RAMBU SOLO' DAN PEMAKNAANNYA DALAM TERANG 

INJIL  
  

Merianti Rama Karuru 
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja 

Corespondensi author email: meriantiramakaruru@gmail.com  
 

Noviani Kalutte' 
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja 

novianikalutte@gmail.com  
 

Elvaisa padudung 
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja 

elvaisapadudung@gmail.com  
 

Arni Palantia 
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja 

arnipalantia17@gmail.com  
 

Meli Krisma Dei 
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja 

mkrismadei@gmail.com  
 

Abstract 

This article discusses the efforts of inculturation of Christian faith in Torajan culture, especially 
through the practice of traditional funeral rituals known as Rambu Solo’. Inculturation is 
understood as a process of encounter between the Gospel and local culture that takes place 
critically and dialogically, with the aim of presenting a faith that is contextual but remains 
faithful to the truth of the Bible. Rambu Solo’ as a death rite contains not only customary 
aspects, but also rich theological symbolism in the Torajan people's understanding of life, 
death, and respect for ancestors. Through a literature study method, this study examines the 
symbolic meaning of Rambu Solo’, identifies the theological challenges that arise, and 
explores opportunities for evangelism through the development of contextual liturgy and faith 
education. The results of the study indicate that the church has a strategic role in directing the 
inculturation process through pastoral care, culturally sensitive theological education, and 
open dialogue with the community. This article recommends the need for a deep 
understanding of local culture so that the Christian faith can be fully experienced in the lives of 
the people without losing its theological integrity. Healthy inculturation allows the gospel to 
truly be grounded, giving new meaning to cultural symbols, and strengthening the church's 
witness in a multicultural society like Toraja.  

Keywords: Keywords of up to five words, such as: (Character, Multicultural, Scientific Learning.  
 

 
 
 
 

HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 
Vol. 2 No. 11 2025, hal. 123-132

mailto:meriantiramakaruru@gmail.com
mailto:novianikalutte@gmail.com
mailto:elvaisapadudung@gmail.com
mailto:arnipalantia17@gmail.com
mailto:mkrismadei@gmail.com


124 
 

Abstrak 
Artikel ini membahas upaya inkulturasi iman Kristen dalam budaya Toraja, khususnya melalui 
praktik ritual pemakaman adat yang dikenal sebagai Rambu Solo’. Inkulturasi dipahami 
sebagai proses perjumpaan antara Injil dan budaya lokal yang berlangsung secara kritis dan 
dialogis, dengan tujuan menghadirkan iman yang kontekstual namun tetap setia pada 
kebenaran Alkitab. Rambu Solo’ sebagai ritus kematian bukan hanya mengandung aspek 
adat, tetapi juga simbolisme teologis yang kaya dalam pemahaman masyarakat Toraja 
mengenai kehidupan, kematian, dan penghormatan terhadap leluhur. Melalui metode studi 
pustaka, penelitian ini menelaah makna simbolik Rambu Solo’, mengidentifikasi tantangan 
teologis yang muncul, serta menggali peluang pewartaan Injil melalui pengembangan liturgi 
dan pendidikan iman yang kontekstual. Hasil kajian menunjukkan bahwa gereja memiliki 
peran strategis dalam mengarahkan proses inkulturasi melalui pendampingan pastoral, 
pendidikan teologis yang peka budaya, dan dialog terbuka dengan masyarakat. Artikel ini 
merekomendasikan perlunya pemahaman yang mendalam terhadap budaya lokal agar iman 
Kristen dapat dihayati secara utuh dalam kehidupan umat tanpa kehilangan integritas 
teologisnya. Inkulturasi yang sehat memungkinkan Injil untuk sungguh-sungguh membumi, 
memberi makna baru pada simbol budaya, serta memperkuat kesaksian gereja dalam 
masyarakat multikultural seperti Toraja.   

Kata Kunci: Kata kunci maksimal lima kata, seperti: (Karakter, Multikultural, Pembelajaran 
Scientific,  
 

PENDAHULUAN 

Budaya dan agama merupakan dua realitas yang tidak dapat dipisahkan dalam kehidupan 

masyarakat, terutama dalam konteks masyarakat adat yang kaya akan warisan nilai-nilai lokal. 

Dalam hal ini, masyarakat Toraja merupakan salah satu contoh komunitas yang memiliki sistem 

budaya yang kompleks dan kaya, terutama dalam hal ritus kematian seperti Rambu Solo’. Seiring 

masuknya kekristenan ke tanah Toraja sejak awal abad ke-20, terjadi perjumpaan antara nilai-nilai 

Injil dengan tradisi budaya lokal yang telah lama tertanam dalam kehidupan masyarakat. 

Perjumpaan ini bukan tanpa tantangan, karena menuntut adanya proses penyesuaian, dialog, 

bahkan transformasi makna. Dalam kerangka teologi kontekstual, penting untuk menganalisis 

sejauh mana praktik-praktik budaya seperti Rambu Solo’ dapat dimaknai ulang tanpa kehilangan 

makna spiritualitas Kristen yang sejati (Bevans, 2002). Dengan demikian, kajian teologis terhadap 

budaya lokal bukan sekadar studi perbandingan, melainkan upaya untuk menemukan relevansi 

iman Kristen dalam konteks yang hidup. 

Inkulturasi merupakan konsep kunci dalam upaya menjembatani iman Kristen dengan 

budaya lokal. Istilah ini merujuk pada proses di mana Injil dihayati dan diwujudkan dalam ekspresi 

budaya suatu masyarakat tanpa kehilangan esensi pesan ilahi. Inkulturasi berbeda dengan 

sinkretisme karena tetap menjaga kemurnian doktrin Kristen sambil menghargai ekspresi budaya 

lokal (Schineller, 1990). Dalam konteks Toraja, praktik Rambu Solo’ sering kali dipahami bukan 

sekadar sebagai ritus adat, melainkan juga sebagai ekspresi spiritualitas yang memiliki makna 

sosial, religius, dan identitas komunal yang mendalam. Oleh karena itu, perlu dilakukan analisis 

yang hati-hati agar praktik tersebut tidak bertentangan dengan pengakuan iman Kristen, tetapi justru 

dapat dipahami secara baru dalam terang Injil. Teologi Kristen dipanggil untuk merespons realitas ini 

dengan bijaksana dan terbuka terhadap dinamika budaya yang terus berkembang. 



125 

 

Sejarah mencatat bahwa penyebaran agama Kristen di Toraja dilakukan oleh para 

misionaris dari Belanda yang membawa pendekatan teologi Barat ke dalam konteks masyarakat 

adat. Dalam proses ini, banyak elemen budaya lokal yang dianggap bertentangan dengan iman 

Kristen dan harus dihapus atau ditinggalkan. Namun, seiring perkembangan waktu dan kesadaran 

akan pentingnya konteks lokal dalam berteologi, pendekatan terhadap budaya Toraja mengalami 

pergeseran. Kini, semakin banyak teolog dan pemimpin gereja yang mengakui pentingnya 

memahami dan menghargai budaya lokal sebagai wahana pewartaan Injil yang efektif dan 

bermakna (Kroesbergen, 2020). Oleh karena itu, penelitian ini menjadi relevan sebagai bagian dari 

refleksi teologis yang kontekstual dan mendalam terhadap praktik budaya yang telah menjadi 

identitas kolektif masyarakat Toraja selama berabad-abad. 

Rambu Solo’, sebagai salah satu ritual pemakaman paling penting dalam budaya Toraja, 

memiliki dimensi teologis yang layak dikaji secara mendalam. Ritual ini tidak hanya menandai 

peralihan status sosial dari orang yang telah meninggal, tetapi juga merupakan bentuk 

penghormatan terhadap leluhur dan ekspresi kepercayaan akan kehidupan setelah kematian. Dalam 

tradisi Kristen, kematian bukanlah akhir, melainkan awal dari kehidupan kekal bersama Allah. Maka 

dari itu, terdapat titik temu yang memungkinkan dialog antara makna Rambu Solo’ dan pengharapan 

eskatologis dalam iman Kristen (Mollet, 2011). Namun demikian, praktik-praktik tertentu dalam 

Rambu Solo’ juga berpotensi menimbulkan pertanyaan etis dan teologis, seperti kurban kerbau 

secara massal, yang dapat dianggap bertentangan dengan prinsip kasih dan keadilan dalam 

Kekristenan. Inilah yang menjadi titik berangkat untuk telaah kritis dalam penelitian ini. 

Gereja di Toraja memiliki tanggung jawab untuk membimbing umat dalam memahami iman 

Kristen secara kontekstual tanpa kehilangan substansi ajaran Kristus. Dalam hal ini, pendekatan 

pastoral yang bijaksana diperlukan untuk mengedukasi jemaat tentang bagaimana iman Kristen 

dapat dihidupi dalam konteks budaya yang kaya akan simbolisme. Gereja harus menjadi ruang 

dialog yang terbuka antara ajaran Alkitab dan nilai-nilai lokal yang membentuk identitas umat. 

Melalui pengajaran, pendampingan, dan pengembangan liturgi yang kontekstual, gereja dapat 

memfasilitasi proses inkulturasi yang sehat (Yamamoto, 2007). Tugas teologi bukan untuk 

menghapus budaya, melainkan untuk menafsirkan budaya dalam terang Injil, agar setiap ekspresi 

budaya mampu memuliakan Allah dan mengarahkan umat pada pengenalan yang benar akan 

Kristus. 

Teologi kontekstual menekankan bahwa Allah menyatakan diri dalam sejarah manusia, 

termasuk dalam budaya yang hidup dan berkembang. Dalam perspektif ini, budaya bukanlah 

hambatan bagi pewartaan Injil, melainkan medium yang digunakan Allah untuk menyampaikan 

kebenaran-Nya. Oleh karena itu, pemahaman terhadap budaya lokal seperti budaya Toraja bukan 

sekadar studi antropologi, tetapi merupakan langkah awal dalam membangun pemahaman iman 

yang otentik dan relevan. Ini sejalan dengan gagasan bahwa kekristenan yang tidak berakar pada 

budaya lokal berisiko menjadi asing bagi umat yang dilayaninya (Bevans & Schroeder, 2004). 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teologis yang signifikan 

dalam membangun iman Kristen yang kontekstual, relevan, dan bermakna di tengah masyarakat 

Toraja. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, tulisan ini bertujuan untuk menelaah makna teologis 

dari praktik Rambu Solo’ dalam terang iman Kristen. Penelitian ini tidak bermaksud untuk 



126 
 

membenarkan seluruh aspek ritual secara membabi buta, melainkan untuk mengkaji sejauh mana 

praktik tersebut dapat dimaknai secara baru dalam kerangka teologi Kristen. Dengan pendekatan 

ini, diharapkan terjadi integrasi antara iman dan budaya yang saling memperkaya, bukan saling 

meniadakan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-teologis, dengan mengacu pada 

sumber-sumber teologi kontekstual dan wawasan kebudayaan Toraja yang otentik. Sebagai 

hasilnya, artikel ini diharapkan dapat menjadi sumbangsih bagi teologi kontekstual Indonesia serta 

memperkuat pemahaman gereja terhadap pentingnya menjalin dialog antara iman dan budaya 

secara kritis dan konstruktif. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research) yang bersifat kualitatif 

dengan pendekatan teologis-kontekstual. Studi pustaka dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk 

menggali, menganalisis, dan menginterpretasikan makna teologis dari praktik budaya lokal, 

khususnya Rambu Solo’ dalam konteks iman Kristen, melalui kajian terhadap literatur-literatur yang 

relevan. Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari buku-buku teologi, jurnal ilmiah, dokumen 

gerejawi, serta tulisan-tulisan antropologis dan budaya yang membahas masyarakat Toraja secara 

umum maupun khusus. Data dikumpulkan melalui kegiatan telaah literatur yang sistematis dengan 

memperhatikan kredibilitas dan relevansi sumber terhadap fokus kajian. Analisis data dilakukan 

melalui teknik analisis isi (content analysis), yaitu dengan menelaah secara kritis isi dari berbagai 

sumber pustaka yang berkaitan dengan tema inkulturasi, teologi kontekstual, dan budaya Toraja. 

Peneliti mengklasifikasikan data berdasarkan kategori tematik seperti pemahaman teologi 

inkulturasi, makna simbolik Rambu Solo’, respons gereja terhadap budaya lokal, serta dinamika 

interaksi antara iman Kristen dan budaya. Setelah diklasifikasikan, data dianalisis dengan cara 

membandingkan pandangan-pandangan teologis yang ada, menafsirkan makna-makna yang 

muncul, dan menarik implikasi teologis yang relevan bagi konteks kekristenan di Toraja. Validitas 

kajian dijaga melalui penggunaan sumber-sumber ilmiah yang dapat dipertanggungjawabkan serta 

pendekatan reflektif-kritis terhadap isi bacaan. Melalui metode ini, penelitian diharapkan mampu 

memberikan pemahaman yang mendalam mengenai bagaimana budaya lokal seperti Rambu Solo’ 

dapat dipahami, dikritisi, dan dimaknai ulang dalam terang Injil. Dengan pendekatan studi pustaka, 

penelitian ini juga bertujuan menyumbangkan pemikiran teologis yang memperkaya diskursus 

teologi kontekstual Indonesia serta mendorong dialog yang sehat antara iman Kristen dan budaya 

lokal. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Teologi Inkulturasi: Landasan Biblis dan Teologis 

Teologi inkulturasi merupakan cabang dari teologi kontekstual yang menekankan 

pentingnya penghayatan iman Kristen dalam kebudayaan lokal tanpa kehilangan substansi Injil. 

Istilah ini mulai berkembang pesat setelah Konsili Vatikan II, yang menegaskan bahwa Injil harus 

dapat diwartakan dalam segala budaya dengan tetap mempertahankan kemurniannya (Schineller, 

1990). Dalam konteks ini, inkulturasi bukan sekadar adaptasi liturgis, melainkan sebuah proses 

dialog timbal balik antara iman dan budaya. Teologi inkulturasi menolak pendekatan kolonialistik 

yang membawa agama sebagai paket budaya asing. Sebaliknya, ia berupaya menjadikan budaya 



127 

 

lokal sebagai lahan subur tempat firman Allah dapat bertumbuh dan berbuah. Oleh karena itu, 

inkulturasi bukan kompromi, melainkan proses pemurnian dan transformasi budaya oleh terang Injil. 

Secara biblis, konsep inkulturasi memiliki dasar yang kuat dalam peristiwa inkarnasi Kristus. 

Yohanes 1:14 menyatakan, “Firman itu telah menjadi manusia dan diam di antara kita,” yang 

menunjukkan bahwa Allah masuk ke dalam sejarah dan budaya manusia secara nyata. Kristus tidak 

datang dalam kekosongan budaya, melainkan lahir, hidup, dan berkarya dalam kebudayaan Yahudi 

yang spesifik. Hal ini menjadi model utama dalam memahami bagaimana Injil seharusnya hadir 

dalam kebudayaan lokal. Dalam Kisah Para Rasul 15, kita juga menemukan contoh penting saat 

gereja perdana memutuskan bahwa orang non-Yahudi tidak harus mengikuti seluruh hukum Musa 

untuk menjadi pengikut Kristus. Ini menunjukkan bahwa Kekristenan bersifat lintas budaya sejak 

awal keberadaannya (Bevans, 2002). 

Secara teologis, inkulturasi mengandung pengakuan bahwa semua budaya memiliki benih-

benih kebenaran dan hikmat yang berasal dari Allah sebagai pencipta. Pandangan ini sejalan 

dengan pemahaman bahwa keselamatan Allah bersifat universal dan terbuka bagi semua bangsa 

dan suku (bdk. Wahyu 7:9). Dalam kerangka ini, budaya bukanlah ancaman bagi Injil, melainkan 

wahana pewartaan kasih karunia Allah. Oleh sebab itu, tugas teologi adalah menafsirkan Injil secara 

kontekstual agar dapat dimengerti, diterima, dan dihidupi oleh umat dalam kebudayaannya masing-

masing. Dalam pandangan ini, teologi tidak boleh lepas dari konteks historis, sosial, dan budaya 

tempat ia dilahirkan dan dijalani (Bevans & Schroeder, 2004). 

Inkulturasi juga menuntut adanya proses disermen yang kritis terhadap unsur-unsur budaya 

yang dipertahankan maupun ditransformasi. Tidak semua ekspresi budaya dapat langsung diterima 

begitu saja dalam kehidupan iman Kristen. Perlu ada proses teologis yang mendalam untuk menilai 

sejauh mana suatu unsur budaya menunjang atau justru mengaburkan makna Injil. Di sinilah peran 

gereja dan para teolog sangat penting sebagai penafsir dan pengarah dalam mengintegrasikan 

unsur budaya ke dalam kehidupan gereja. Tujuannya bukan untuk menyinkretiskan iman, tetapi 

untuk menjadikan Injil benar-benar “berakar” dalam tanah kehidupan umat (Yamamoto, 2007). Hal 

ini menuntut keberanian sekaligus kerendahan hati untuk melihat budaya sebagai bagian dari karya 

Allah yang sedang diperbarui. 

Dengan demikian, teologi inkulturasi merupakan respons kreatif terhadap tantangan 

pewartaan Injil dalam dunia yang multikultural. Dalam konteks Indonesia yang kaya akan 

keberagaman budaya, termasuk budaya Toraja, pendekatan inkulturatif sangat diperlukan agar 

kekristenan tidak dipahami sebagai agama asing, tetapi sebagai kabar baik yang membumi. 

Inkulturasi membuka jalan bagi gereja untuk menyapa dan melayani umat dalam bahasa dan simbol 

yang akrab bagi mereka, tanpa kehilangan substansi iman Kristiani. Ini bukan hanya strategi 

misiologis, tetapi panggilan teologis yang berakar dalam semangat inkarnasi. Oleh karena itu, 

pembahasan tentang inkulturasi menjadi sangat relevan dalam memahami dinamika perjumpaan 

antara iman Kristen dan budaya lokal secara mendalam dan kontekstual. 

 

Makna Simbolik Rambu Solo’ dalam Budaya Toraja 

Rambu Solo’ merupakan salah satu ritus kematian yang paling sakral dan kompleks dalam 

kebudayaan Toraja. Ritual ini bukan sekadar prosesi pemakaman, melainkan manifestasi dari 

pandangan hidup masyarakat Toraja mengenai kematian, relasi sosial, serta transisi menuju alam 



128 
 

roh. Rambu Solo’ menandai peralihan status sosial orang yang meninggal, dari seorang manusia 

duniawi menjadi leluhur yang dihormati. Melalui simbol-simbol dan tahapan-tahapan ritus, 

masyarakat Toraja mengekspresikan nilai-nilai solidaritas, penghormatan terhadap nenek moyang, 

dan struktur sosial yang hierarkis. Ritual ini juga menjadi arena perjumpaan antargenerasi, tempat 

nilai-nilai budaya diwariskan secara turun-temurun (Nooy-Palm, 1986). Oleh karena itu, Rambu 

Solo’ memuat dimensi teologis dan simbolik yang sangat kaya. 

Simbolisme yang terkandung dalam Rambu Solo’ tampak jelas dalam penggunaan kerbau 

sebagai persembahan utama dalam prosesi pemakaman. Kerbau tidak hanya berfungsi sebagai 

hewan kurban, tetapi juga sebagai simbol status sosial dan pengantar roh menuju alam puya (alam 

arwah). Semakin banyak kerbau yang dikurbankan, semakin tinggi pula penghormatan terhadap 

mendiang serta status sosial keluarganya di masyarakat. Hal ini mencerminkan nilai kolektivisme 

dan pentingnya martabat keluarga dalam budaya Toraja. Namun, simbolisme ini bukan tanpa 

problem, terutama ketika ditinjau dari sudut pandang etika dan ekonomi. Meskipun begitu, dalam 

konteks budaya, tindakan ini menunjukkan komitmen sosial dan spiritual keluarga terhadap orang 

yang telah meninggal (Waterson, 2009). 

Selain kerbau, simbol lain yang penting dalam Rambu Solo’ adalah rumah adat Tongkonan 

dan ukiran-ukiran yang menyertainya. Tongkonan bukan hanya tempat tinggal, tetapi pusat spiritual 

dan identitas leluhur. Prosesi pemakaman sering kali berpusat di sekitar Tongkonan, yang 

menandakan bahwa kematian adalah peristiwa keluarga, bukan sekadar peristiwa pribadi. Ukiran-

ukiran pada Tongkonan menyampaikan narasi simbolik tentang asal-usul, filosofi hidup, dan peran 

sosial keluarga dalam komunitas. Dengan demikian, Rambu Solo’ adalah ritus yang sarat dengan 

komunikasi simbolik yang memperkuat ikatan sosial, memperbarui hubungan kekeluargaan, dan 

mempertegas identitas budaya Toraja (Adams, 2006). Simbol-simbol ini tidak bersifat dekoratif 

semata, melainkan mengandung makna eksistensial. 

Dimensi kolektif dalam Rambu Solo’ menjadikan ritus ini sebagai sarana rekonsiliasi sosial 

dan aktualisasi solidaritas komunal. Seluruh komunitas turut berpartisipasi dalam penyelenggaraan 

ritual, baik secara fisik maupun material, sehingga pemakaman menjadi momen kebersamaan lintas 

keluarga dan generasi. Dalam konteks ini, Rambu Solo’ tidak hanya mempertemukan manusia 

dengan roh leluhur, tetapi juga memperkuat hubungan antarmanusia dalam masyarakat Toraja. 

Bahkan orang-orang yang telah lama merantau akan pulang ke kampung halaman demi menghadiri 

Rambu Solo’. Kesakralan dan kemegahan ritual ini menjadi ekspresi nyata dari nilai sosial Toraja 

yang menghargai kematian sebagai puncak dari perjalanan hidup yang bermakna (Crystal, 1974). 

Dengan demikian, Rambu Solo’ memuat simbolisme yang kompleks, menyentuh ranah 

spiritual, sosial, dan identitas budaya. Ia bukan sekadar prosesi adat, tetapi narasi kolektif tentang 

bagaimana orang Toraja memaknai kehidupan dan kematian. Dalam konteks kekristenan, simbol-

simbol ini membuka ruang dialog yang bermakna antara iman Kristen dan budaya lokal. 

Pemahaman yang mendalam terhadap makna simbolik Rambu Solo’ memungkinkan gereja untuk 

menafsirkan ulang praktik-praktik budaya dalam terang Injil, tanpa kehilangan kepekaan terhadap 

nilai-nilai lokal. Proses ini menjadi titik masuk penting dalam menjalankan teologi inkulturasi yang 

sejati, yang tidak menghapus budaya, tetapi mengarahkan simbol-simbol tersebut pada pengenalan 

akan Allah yang hidup. 

 



129 

 

Tantangan dan Peluang Inkulturasi Iman Kristen dalam Rambu Solo’ 

Inkulturasi iman Kristen dalam praktik budaya seperti Rambu Solo’ bukanlah proses yang 

bebas dari tantangan. Salah satu tantangan utama adalah adanya unsur-unsur dalam ritual tersebut 

yang secara teologis dan etis dinilai tidak sejalan dengan nilai-nilai Injil. Misalnya, praktik kurban 

kerbau dalam jumlah besar sering kali dipertanyakan dari segi keadilan sosial dan keberpihakan 

kepada kaum miskin. Dalam pandangan Kristen, pengorbanan hewan tidak lagi menjadi syarat 

untuk mendekatkan diri kepada Allah, karena pengorbanan Kristus telah sempurna dan final (Ibrani 

10:10). Oleh karena itu, perlu kehati-hatian dalam menafsirkan simbol-simbol ini agar tidak terjadi 

distorsi terhadap makna keselamatan menurut Alkitab (Bevans, 2002). Tantangan lainnya adalah 

potensi sinkretisme, yaitu pencampuran ajaran Kristen dengan kepercayaan lokal secara tidak kritis. 

Selain tantangan teologis, gereja juga menghadapi resistensi dari masyarakat adat ketika 

mencoba melakukan pembaruan terhadap praktik Rambu Solo’. Bagi masyarakat Toraja, ritus ini 

bukan hanya bagian dari budaya, melainkan menyentuh aspek identitas, harga diri, dan solidaritas 

sosial. Upaya mengurangi atau mengubah elemen ritual sering dianggap sebagai bentuk penolakan 

terhadap warisan leluhur. Hal ini menuntut gereja untuk bersikap bijak dan sensitif, agar tidak 

menimbulkan ketegangan sosial atau dianggap sebagai institusi asing yang mengganggu tatanan 

budaya. Dalam konteks ini, pendekatan yang terbuka dan dialogis sangat diperlukan agar 

masyarakat tidak merasa bahwa iman Kristen menghapus budaya mereka, tetapi justru 

meneguhkannya dengan makna yang baru dan mendalam (Yamamoto, 2007). 

Namun demikian, di balik tantangan tersebut terdapat pula peluang besar bagi gereja untuk 

menjalin relasi yang lebih erat dengan budaya lokal melalui inkulturasi. Rambu Solo’ sebagai 

ekspresi spiritual dan sosial dapat dijadikan media pewartaan Injil yang kontekstual. Misalnya, liturgi 

pemakaman Kristen dapat dikembangkan dengan memasukkan simbol-simbol lokal yang memiliki 

makna transformatif, tanpa mengorbankan prinsip teologis utama. Hal ini dapat menciptakan rasa 

memiliki yang lebih dalam terhadap iman Kristen di kalangan umat Toraja. Sebagaimana dinyatakan 

oleh Bevans dan Schroeder (2004), pewartaan Injil yang efektif harus memperhitungkan konteks 

budaya sebagai wadah yang hidup, bukan hanya sebagai latar belakang pasif. 

Peluang lainnya terletak pada pendidikan iman yang kontekstual di kalangan generasi muda 

Toraja. Dalam era globalisasi, banyak nilai budaya lokal mulai terpinggirkan atau dipandang tidak 

relevan. Inkulturasi iman Kristen dapat berfungsi sebagai jembatan untuk menanamkan nilai-nilai 

Injil sekaligus melestarikan kekayaan budaya lokal secara kritis dan bijaksana. Proses ini dapat 

dilakukan melalui sekolah, pelayanan kategorial, dan media komunikasi gereja. Pendidikan 

kontekstual ini bukan hanya soal isi ajaran, tetapi juga metode penyampaiannya yang menggunakan 

simbol, bahasa, dan narasi lokal. Dengan demikian, inkulturasi berfungsi sebagai strategi spiritual 

sekaligus kultural untuk membangun iman yang membumi dan berdampak (Schineller, 1990). 

Akhirnya, inkulturasi iman Kristen dalam Rambu Solo’ membuka ruang bagi gereja untuk 

mempraktikkan teologi yang dialogis dan partisipatif. Tantangan dan peluang yang ada seharusnya 

tidak saling meniadakan, melainkan menjadi dialektika kreatif bagi perwujudan gereja yang relevan 

secara budaya dan setia secara teologis. Gereja di Toraja dapat menjadi model bagi gereja-gereja 

lain dalam merumuskan bentuk-bentuk pewartaan Injil yang menghargai budaya lokal tanpa 

kehilangan inti iman. Inkulturasi bukan sekadar proyek kebudayaan, melainkan panggilan teologis 

untuk mewujudkan Injil yang benar-benar hadir di tengah umat manusia dalam keberagamannya. 



130 
 

Dengan sikap terbuka, reflektif, dan berakar dalam Kitab Suci, gereja dipanggil untuk menghayati 

iman yang hidup dan menyapa dunia (Bevans, 2002). 

 

Refleksi Teologis dan Peran Gereja dalam Proses Inkulturasi 

Inkulturasi iman Kristen memerlukan refleksi teologis yang mendalam agar gereja tidak 

terjebak pada dua ekstrem: menolak budaya lokal secara total atau menerima semua unsur budaya 

tanpa kritik. Teologi yang sehat akan melihat budaya sebagai arena tempat Allah berkarya dan 

menyapa manusia, namun tetap menilai setiap unsur budaya dengan terang Injil. Dalam konteks 

Rambu Solo’, gereja perlu menafsirkan ulang makna-makna simbolik yang ada agar dapat 

menunjang pewartaan Kristus secara kontekstual. Misalnya, penghormatan kepada leluhur dapat 

dimaknai sebagai bentuk syukur kepada Allah atas sejarah keluarga yang diberkati, bukan sebagai 

bentuk pemujaan. Proses ini bukan hanya tugas teolog akademis, tetapi bagian dari panggilan 

seluruh tubuh Kristus untuk hidup secara kontekstual namun tetap setia pada Injil (Bevans, 2002). 

Gereja sebagai komunitas iman memiliki tanggung jawab untuk membimbing umat dalam 

memahami iman Kristen secara kontekstual. Hal ini melibatkan pendidikan iman yang peka terhadap 

budaya lokal serta pengembangan liturgi yang mencerminkan kekayaan simbolik budaya tersebut. 

Dalam hal ini, gereja bukan sekadar institusi pengajar doktrin, tetapi juga agen transformasi budaya. 

Liturgi pemakaman, misalnya, dapat dirancang dengan menggabungkan unsur musik, bahasa, dan 

narasi lokal yang bermakna, tanpa mencemari ajaran esensial kekristenan. Ini sejalan dengan 

pemahaman bahwa inkulturasi bukan hanya menyentuh aspek bentuk, tetapi menyentuh spiritualitas 

umat yang konkret (Schineller, 1990). Gereja yang peka budaya akan lebih mudah diterima dan 

dirasakan sebagai milik bersama oleh masyarakat lokal. 

Peran gereja dalam proses inkulturasi juga menyangkut keberanian pastoral untuk 

memimpin umat dalam proses disermen. Tidak semua unsur budaya harus ditolak, namun juga tidak 

semua dapat diterima tanpa kritik. Gereja harus mampu membedakan mana yang dapat diterangi 

oleh Injil dan mana yang perlu ditinggalkan karena bertentangan dengan kebenaran iman. Dalam 

hal ini, para pemimpin gereja harus dibekali dengan pemahaman teologi kontekstual, antropologi 

budaya, serta spiritualitas yang mendalam. Proses ini juga menuntut gereja untuk lebih banyak 

mendengarkan umat dan membuka ruang dialog yang setara. Sebab, inkulturasi sejati tidak datang 

dari atas ke bawah, melainkan tumbuh dari perjumpaan antara iman dan kehidupan sehari-hari umat 

(Bevans & Schroeder, 2004). 

Lebih lanjut, gereja juga dipanggil untuk menjadi jembatan antara tradisi lokal dan 

komunitas Kristen global. Gereja lokal perlu menyadari bahwa identitas Kristen tidak menghapus 

keunikan budaya, tetapi memuliakan keberagaman sebagai bagian dari tubuh Kristus yang satu. 

Dalam Rambu Solo’, gereja dapat menunjukkan bahwa iman Kristen tidak asing terhadap kesedihan 

dan kematian, tetapi membawa pengharapan akan kebangkitan dan hidup kekal. Ketika gereja 

mengintegrasikan pesan Injil ke dalam makna simbolik budaya lokal, maka umat dapat mengalami 

iman bukan sebagai sesuatu yang dipaksakan dari luar, melainkan sebagai kekuatan yang 

menghidupi nilai-nilai yang telah lama mereka junjung (Yamamoto, 2007). Inilah bentuk inkulturasi 

yang membumi sekaligus menyejukkan. 

Akhirnya, refleksi teologis dan peran aktif gereja dalam inkulturasi bukan sekadar kebutuhan 

pastoral, tetapi wujud nyata dari misi Allah yang berinkarnasi dalam dunia. Dalam konteks Toraja, 



131 

 

gereja dipanggil untuk hadir sebagai saksi kasih Allah yang berbicara dalam bahasa, simbol, dan 

narasi yang dipahami umat. Proses inkulturasi menjadi upaya kolektif untuk menjadikan iman 

Kristen benar-benar relevan dan kontekstual tanpa kehilangan kesetiaan pada kebenaran Injil. 

Dengan demikian, gereja bukan hanya pelayan liturgi, tetapi juga pelayan budaya yang 

mengangkat, memurnikan, dan mentransformasi nilai-nilai lokal dalam terang Kristus. Di sinilah 

terletak kekuatan teologi Kristen yang hidup: menyapa budaya, menembus hati umat, dan 

menghadirkan Allah di tengah kehidupan sehari-hari (Bevans, 2002). 

 

KESIMPULAN 

Inkulturasi iman Kristen dalam budaya Toraja, khususnya dalam praktik Rambu Solo’, 

merupakan proses teologis yang menuntut kedalaman refleksi, kepekaan budaya, dan keberanian 

pastoral. Rambu Solo’ tidak sekadar dipahami sebagai ritus pemakaman adat, tetapi sebagai 

ekspresi identitas, spiritualitas, dan solidaritas sosial masyarakat Toraja. Simbolisme yang 

terkandung di dalamnya mencerminkan nilai-nilai luhur seperti penghormatan terhadap leluhur, 

ikatan kekeluargaan, serta kesadaran akan kehidupan setelah kematian. Dalam terang iman Kristen, 

simbol-simbol tersebut dapat ditafsirkan ulang untuk menunjang pewartaan Injil yang kontekstual 

dan transformatif. Namun, proses inkulturasi tidak terlepas dari tantangan, baik dalam aspek 

teologis maupun sosial. Beberapa unsur budaya perlu disikapi secara kritis, khususnya yang 

berpotensi bertentangan dengan inti ajaran Injil. Di sisi lain, peluang besar terbuka bagi gereja untuk 

menjadikan budaya lokal sebagai media pewartaan yang efektif, asal dilakukan dengan dasar 

teologis yang kuat dan dialog yang terbuka. Gereja tidak dipanggil untuk menghapus budaya, tetapi 

untuk menolong umat memahami dan menghidupi iman dalam konteks kehidupan mereka yang 

konkret. Dengan demikian, peran gereja dalam proses inkulturasi sangat strategis, baik sebagai 

pelayan kebenaran Injil maupun sebagai mitra budaya masyarakat. Gereja perlu hadir sebagai 

ruang dialog, disermen, dan pendampingan, agar iman Kristen benar-benar membumi dalam 

kehidupan umat tanpa kehilangan daya transformasinya. Teologi kontekstual, khususnya melalui 

pendekatan inkulturasi, bukan sekadar respons terhadap keragaman budaya, tetapi merupakan 

panggilan untuk menghadirkan Allah yang hidup dalam setiap aspek kehidupan manusia. Dalam 

konteks Toraja, hal ini menjadi sangat relevan demi memperkuat identitas kekristenan yang otentik, 

menyapa hati umat, dan memberi makna baru bagi warisan budaya yang telah lama hidup di tengah 

masyarakat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 
 Adams, K. M. (2006). Art as politics: Re-crafting identities, tourism, and power in Tana Toraja, 

Indonesia. University of Hawaii Press. 
Bevans, S. B. (2002). Models of contextual theology (Rev. ed.). Orbis Books. 
Bevans, S. B., & Schroeder, R. P. (2004). Constants in context: A theology of mission for today. 

Orbis Books. 
Crystal, E. (1974). Death and the social order: The Rambu Solo’ ritual of the Toraja. Indonesia, (18), 

1–18. https://doi.org/10.2307/3350676 
Mollet, M. A. (2011). Budaya Toraja dan Injil: Studi inkulturasi dalam konteks Indonesia. BPK 

Gunung Mulia. 



132 
 

Nooy-Palm, H. (1986). The Sa'dan-Toraja: A study of their social life and religion. Foris Publications. 
Schineller, P. (1990). A handbook on inculturation. Paulist Press. 
Waterson, R. (2009). Paths and rivers: Sa’dan Toraja society in transformation. NUS Press. 
Yamamoto, E. K. (2007). Worship in spirit and truth: The life and legacy of a Reformed liturgy. Wipf 

and Stock Publishers. 
 
 


