HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 2 No. 12 2025, hal. 249-260 e-ISSN: 2988-6287

MENGGALI KEARIFAN LOKAL DALAM MEMBENTUK KEPEMIMPINAN KRISTEN
KONTEKSTUAL

Limbong Hermin
Fakultas Budaya dan Kepemimpinan Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
Corespondensi author email: limbonghermin120308@gmail.com

Elsa Sibidang
Fakultas Budaya dan Kepemimpinan Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
elsasibidangg@gmail.com

Abstract
This article discusses the importance of contextualization in the formation of Christian
leadership in the midst of a multicultural and pluralistic Indonesian society. This study uses a
qualitative approach with a literature study method, which aims to explore the integration
between local wisdom values and Christian leadership principles derived from the Holy Bible.
Through a study of cultural values such as mutual cooperation, deliberation, respect for others,
and devotion to the community, it was found that local Indonesian culture contains many
elements that are in line with the values of the Gospel. This article identifies four main aspects
in the formation of contextual Christian leadership, namely: integration of local values and
principles of faith, inclusive leadership models amidst plurality, the role of theological education
and the church in formation, and the challenges and risks of contextualization. Although there
are many benefits offered, the contextualization process also faces various challenges such as
the potential for syncretism, internal church resistance, cultural bias, and limited literature.
Therefore, a reflective and responsible approach is needed so that contextualization truly
produces Christian leaders who are relevant, transformative, and remain faithful to the truth of
the Gospel. This article is expected to provide theoretical and practical contributions to the
development of Christian leadership in Indonesia that is based on the richness of local culture.
Keywords: Christian Leadership, Contextualization, Local Wisdom, Theological Education, Church,
Indonesian Culture.

Abstrak
Artikel ini membahas pentingnya kontekstualisasi dalam pembentukan kepemimpinan Kristen
di tengah masyarakat Indonesia yang multikultural dan pluralistik. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka, yang bertujuan menggali integrasi antara
nilai-nilai kearifan lokal dan prinsip-prinsip kepemimpinan Kristen yang bersumber dari Kitab
Suci. Melalui telaah terhadap nilai-nilai budaya seperti gotong royong, musyawarah,
penghormatan terhadap sesama, dan pengabdian terhadap komunitas, ditemukan bahwa
budaya lokal Indonesia mengandung banyak unsur yang sejalan dengan nilai-nilai Injil. Artikel
ini mengidentifikasi empat aspek utama dalam pembentukan kepemimpinan Kristen
kontekstual, yakni: integrasi nilai lokal dan prinsip iman, model kepemimpinan inklusif di tengah
pluralitas, peran pendidikan teologi dan gereja dalam pembinaan, serta tantangan dan risiko
kontekstualisasi. Meskipun banyak manfaat yang ditawarkan, proses kontekstualisasi juga
menghadapi berbagai tantangan seperti potensi sinkretisme, resistensi internal gereja, bias
budaya, dan keterbatasan literatur. Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan reflektif dan
bertanggung jawab agar kontekstualisasi benar-benar menghasilkan pemimpin Kristen yang
relevan, transformatif, dan tetap setia pada kebenaran Injil. Artikel ini diharapkan dapat

249


mailto:limbonghermin120308@gmail.com
mailto:elsasibidangg@gmail.com

memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi pengembangan kepemimpinan Kristen di
Indonesia yang berpijak pada kekayaan budaya lokal.
Kata Kunci: Kepemimpinan Kristen, Kontekstualisasi, Kearifan Lokal, Pendidikan Teologi, Gereja,
Budaya Indonesia.

PENDAHULUAN

Kepemimpinan Kristen dalam konteks Indonesia membutuhkan pendekatan yang mampu
merespons kompleksitas budaya, sosial, dan religius yang membentuk realitas masyarakat. Indonesia
sebagai negara yang kaya akan budaya lokal menyimpan potensi besar dalam menggali kearifan lokal
yang relevan dengan nilai-nilai kekristenan. Pendekatan kontekstual dalam kepemimpinan Kristen
menjadi penting untuk menjawab kebutuhan pelayanan yang efektif dan relevan, tanpa kehilangan
esensi iman yang alkitabiah. Dalam kerangka ini, kearifan lokal dapat menjadi sumber inspirasi dalam
membentuk karakter, etika, dan gaya kepemimpinan yang membumi dan transformatif.
Kepemimpinan yang tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga kontekstual-sosiokultural
sangat diperlukan dalam pelayanan gerejawi maupun lintas sektor. Dengan demikian,
pengintegrasian nilai-nilai lokal dengan prinsip Kristen menjadi strategi signifikan dalam membentuk
pemimpin yang mampu menjembatani iman dan budaya. Penelitian ini bermaksud menelusuri
bagaimana kearifan lokal dapat membentuk pola kepemimpinan Kristen yang kontekstual dalam
masyarakat Indonesia.

Kearifan lokal (local wisdom) merupakan sistem nilai, norma, dan praktik kehidupan yang
tumbuh dan berkembang secara turun-temurun dalam suatu masyarakat tertentu (Koentjaraningrat,
2009). Nilai-nilai tersebut tidak hanya menjadi pedoman etis, tetapi juga sarana untuk menjaga
keseimbangan sosial, spiritual, dan ekologis. Dalam banyak masyarakat adat Indonesia, seperti
Batak, Toraja, Dayak, dan Jawa, terdapat sistem kepemimpinan tradisional yang sarat dengan nilai-
nilai seperti gotong royong, musyawarah, keadilan, dan pengabdian. Nilai-nilai ini memiliki irisan yang
kuat dengan prinsip-prinsip pelayanan dalam kekristenan, seperti kasih, kerendahan hati, dan
pengorbanan. Oleh karena itu, penggalian terhadap kearifan lokal bukan sekadar pelestarian budaya,
tetapi juga upaya untuk menyusun paradigma kepemimpinan Kristen yang relevan dengan konteks
sosial masyarakat. Dengan mendialogkan antara iman dan budaya, pemimpin Kristen dapat hadir
sebagai figur yang membumi namun tetap memancarkan nilai-nilai kerajaan Allah.

Dalam konteks gereja dan pelayanan Kristen di Indonesia, pendekatan kontekstual menjadi
sebuah kebutuhan mendesak. Menurut Sumartana (1994), teologi kontekstual berupaya
mengintegrasikan pesan Injil dengan konteks sosial, budaya, dan historis lokal, sehingga
menghasilkan pemahaman dan praktik iman yang relevan dan membebaskan. Hal ini sangat penting
dalam membentuk kepemimpinan yang tidak sekadar mengimpor model dari luar, tetapi mampu
berakar pada realitas Indonesia. Banyak model kepemimpinan gerejawi di Indonesia masih
mengandalkan sistem yang diadopsi dari Barat, yang tidak sepenuhnya sesuai dengan budaya kolektif
masyarakat Indonesia. Di sinilah pentingnya menggali kearifan lokal agar kepemimpinan Kristen tidak
bersifat asing atau otoriter, tetapi menjadi wadah pelayanan yang menyatu dengan umat.
Kepemimpinan Kristen yang kontekstual dapat menjadi sarana pewartaan Injil yang lebih efektif dan
menyentuh kehidupan nyata.

Kepemimpinan Kristen tidak hanya berbicara tentang posisi atau otoritas, tetapi tentang
teladan hidup yang mencerminkan karakter Kristus. Yesus sendiri menunjukkan gaya kepemimpinan

250



yang kontekstual, hadir di tengah masyarakat Yahudi dengan memahami tradisi, bahasa, dan budaya
mereka (Mulder, 2001). Dalam konteks Indonesia, pemimpin Kristen perlu meneladani pendekatan
Yesus ini dengan memahami serta menghidupi nilai-nilai budaya lokal yang tidak bertentangan
dengan Injil. Dalam masyarakat Jawa, misalnya, prinsip “nguwongke wong” atau memanusiakan
manusia dapat menjadi dasar dalam membangun relasi kepemimpinan yang menghargai martabat
setiap orang. Demikian pula dalam budaya Batak, konsep “Dalihan Na Tolu” yang menekankan
keseimbangan antara relasi sosial dapat dipadukan dengan ajaran kasih dalam kekristenan.
Pendekatan ini menjadikan kepemimpinan Kristen lebih akrab, membumi, dan relevan.

Keterlibatan pemimpin Kristen dalam masyarakat multikultural seperti Indonesia menuntut
sensitivitas budaya yang tinggi. Kearifan lokal dapat menjadi jembatan dalam membangun dialog,
solidaritas, dan pelayanan lintas budaya dan agama. Kepemimpinan yang kaku dan tidak kontekstual
berisiko menciptakan jarak antara pemimpin dan komunitasnya, bahkan bisa menjadi hambatan
dalam misi gereja. Oleh karena itu, pemimpin Kristen perlu menggali nilai-nilai lokal sebagai sumber
inspirasi etis dan spiritual. Sebagai contoh, dalam budaya Toraja dikenal prinsip “pangngadakkang ri
lino,” yaitu kesadaran akan tanggung jawab sosial terhadap kehidupan bersama. Prinsip ini sejalan
dengan semangat kepemimpinan Kristen yang mengedepankan pelayanan dan pengabdian kepada
sesama (Haryanto, 2016). Dengan menginternalisasi nilai-nilai seperti ini, kepemimpinan Kristen
dapat tampil otentik dan transformatif.

Namun demikian, perlu kehati-hatian dalam mendialogkan antara iman Kristen dan budaya
lokal. Tidak semua unsur budaya dapat langsung diadopsi dalam kepemimpinan Kristen. Diperlukan
proses selektif dan kritis untuk mengidentifikasi nilai-nilai yang sejalan dengan Alkitab dan prinsip
iman Kristen. Di sinilah peran teologi kontekstual menjadi penting sebagai pendekatan hermeneutis
untuk memahami dan menguiji nilai-nilai lokal. Pendekatan ini tidak menempatkan budaya di atas
wahyu, tetapi menjadikan budaya sebagai mitra dialog dalam menggali kebenaran yang
membebaskan. Dengan cara ini, kepemimpinan Kristen tidak terjebak pada sinkretisme budaya, tetapi
menjadi bentuk inkarnasi nilai-nilai Injil dalam konteks lokal. Dialog antara iman dan budaya akan
memperkaya pemahaman dan praktik kepemimpinan yang bersifat holistik dan relevan.

Akhirnya, menggali kearifan lokal dalam membentuk kepemimpinan Kristen kontekstual
merupakan proses yang tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga praksis. Gereja, lembaga pendidikan
teologi, dan komunitas Kristen perlu membuka ruang refleksi dan praksis bersama untuk
mengembangkan model-model kepemimpinan yang lahir dari konteks Indonesia. Kepemimpinan
Kristen tidak dapat dilepaskan dari realitas sosial-budaya di mana ia hadir dan melayani. Oleh karena
itu, pembentukan pemimpin Kristen yang kontekstual harus melibatkan pendekatan interdisipliner
yang mencakup teologi, antropologi, dan studi budaya. Dengan demikian, kepemimpinan Kristen
dapat berfungsi sebagai agen transformasi sosial yang membawa damai, keadilan, dan kasih di
tengah masyarakat Indonesia yang pluralistik.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library
research) dan analisis kontekstual. Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk menggali secara
mendalam makna dan nilai-nilai kearifan lokal yang dapat membentuk kepemimpinan Kristen yang
relevan dengan konteks budaya Indonesia. Studi pustaka dilakukan dengan menelaah berbagai

251



sumber ilmiah seperti buku-buku teologi kontekstual, antropologi budaya, serta hasil penelitian
sebelumnya yang relevan dengan topik. Selain itu, digunakan pula dokumen gerejawi, catatan
etnografis, serta tulisan-tulisan tokoh-tokoh lokal yang memuat pandangan tentang kepemimpinan
dalam budaya tertentu. Data yang terkumpul dianalisis secara deskriptif dan interpretatif dengan
mengacu pada kerangka teologi kontekstual menurut Sumartana (1994) dan model integratif iman-
budaya. Proses analisis dilakukan secara tematik untuk mengidentifikasi nilai-nilai budaya lokal yang
memiliki keterkaitan dengan prinsip-prinsip kepemimpinan Kristen, seperti pelayanan, kasih, keadilan,
dan integritas. Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber dan kajian kritis terhadap konteks
sosial-budaya masing-masing nilai. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
konseptual dan praktis dalam membentuk paradigma kepemimpinan Kristen yang membumi dan
berdampak dalam konteks Indonesia yang multikultural.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Integrasi Nilai-Nilai Kearifan Lokal dengan Prinsip Kepemimpinan Kristen

Integrasi antara nilai-nilai kearifan lokal dengan prinsip kepemimpinan Kristen merupakan
suatu pendekatan kontekstual yang relevan dalam menjawab tantangan kepemimpinan gereja dan
pelayanan di Indonesia. Kearifan lokal, sebagai produk budaya yang lahir dari pengalaman hidup
masyarakat secara turun-temurun, mengandung nilai-nilai etis yang sejatinya tidak bertentangan
dengan ajaran Kristen. Nilai seperti gotong royong, musyawarah, pengabdian, dan penghargaan
terhadap sesama merupakan cerminan dari prinsip kasih dan pelayanan yang diajarkan oleh Yesus
Kristus. Dalam konteks ini, integrasi dimaksudkan sebagai upaya menyatukan unsur-unsur
kebudayaan lokal dengan nilai-nilai iman Kristen, tanpa mencampurkan secara sembarangan, tetapi
melalui proses refleksi teologis yang kritis. Tujuannya adalah menghasilkan pola kepemimpinan yang
tidak hanya berakar pada ajaran Kitab Suci, tetapi juga relevan dengan kondisi sosiokultural
masyarakat Indonesia. Pendekatan ini menghindari dominasi model kepemimpinan asing yang kerap
tidak sesuai dengan karakter masyarakat lokal. Dengan demikian, pemimpin Kristen tidak hanya
menjadi pemegang otoritas rohani, tetapi juga figur yang mengakar kuat dalam kehidupan
masyarakatnya.

Salah satu bentuk konkret integrasi dapat dilihat pada nilai gotong royong yang dikenal luas
di berbagai budaya Indonesia, terutama dalam budaya Jawa dan Bali. Nilai ini mengandung semangat
kerja sama, solidaritas, dan kesetiaan terhadap komunitas, yang sejalan dengan prinsip
kepemimpinan Kristen yang melayani dan membangun tubuh Kristus secara kolektif (Efesus 4:11-
13). Pemimpin Kristen yang mengadopsi semangat gotong royong akan membentuk komunitas yang
tidak individualistik, melainkan komunitas yang saling menopang dan memperhatikan. Dalam gereja,
nilai ini dapat diterjemahkan dalam bentuk pelayanan yang saling melengkapi, pembagian tugas yang
adil, dan penghargaan terhadap peran tiap anggota jemaat. Bahkan dalam konteks pembangunan
sosial, semangat ini bisa memperkuat kerja sama antar umat beragama dan budaya dalam
memperjuangkan kesejahteraan bersama. Seperti yang dijelaskan oleh Koentjaraningrat (2009),
gotong royong bukan sekadar aktivitas kolektif, tetapi merupakan perwujudan nilai dasar budaya
Indonesia yang menjunjung tinggi kebersamaan dan keharmonisan sosial.

Selain gotong royong, prinsip musyawarah dalam pengambilan keputusan merupakan nilai
lokal yang sangat relevan dengan kepemimpinan Kristen. Musyawarah mengedepankan dialog,

252



kesetaraan suara, dan pencapaian mufakat tanpa pemaksaan. Prinsip ini dapat diintegrasikan dengan
konsep gerejawi tentang tubuh Kristus yang bekerja secara sinergis dan demokratis dalam semangat
kasih dan pengampunan. Dalam kisah pelayanan para rasul, kita melihat bagaimana keputusan
penting diambil melalui diskusi bersama dan pertimbangan komunitas (Kisah Para Rasul 15). Dalam
budaya Batak, praktik marhobas atau diskusi adat mengajarkan bahwa keputusan yang baik adalah
keputusan yang disepakati bersama dengan semangat kebijaksanaan dan hormat terhadap sesama
(Simanjuntak, 2015). Pemimpin Kristen yang mengadopsi prinsip musyawarah akan lebih terbuka,
rendah hati, dan inklusif dalam kepemimpinannya. Hal ini juga mendorong partisipasi jemaat secara
aktif dalam dinamika gereja, bukan sebagai objek, tetapi sebagai subjek pelayanan.

Nilai kearifan lokal juga mencakup prinsip pengabdian kepada komunitas, seperti terlihat
dalam budaya Toraja melalui istilah pangngadakkang ri lino, yang berarti tugas manusia adalah
menjaga harmoni dan memberikan sumbangsih bagi keseimbangan hidup bersama. Ini sangat paralel
dengan pemahaman kepemimpinan Kristen sebagai panggilan untuk melayani dan bukan untuk
dilayani (Markus 10:45). Pemimpin Kristen bukanlah seorang yang memerintah dengan kekuasaan
duniawi, melainkan gembala yang rela berkorban bagi domba-dombanya. Dalam budaya
Minangkabau, konsep kepemimpinan penghulu juga menggambarkan sosok yang menjadi pelayan
dan pelindung kaum, bukan pemilik kekuasaan yang sewenang-wenang (Naim, 2001). Nilai-nilai
tersebut dapat menjadi inspirasi model kepemimpinan gereja yang transformatif dan berpihak kepada
kepentingan umat, bukan pada ambisi pribadi atau institusi. Pemimpin Kristen yang menyerap nilai ini
akan memperlihatkan karakter yang bersahaja, penuh dedikasi, dan rela berkorban demi
kesejahteraan bersama.

Prinsip kerendahan hati yang banyak dijunjung dalam berbagai budaya lokal Indonesia juga
merupakan nilai penting dalam kepemimpinan Kristen. Dalam budaya Jawa, sikap andhap asor atau
rendah hati dipandang sebagai kebijaksanaan dan kematangan spiritual. Ini sangat dekat dengan
karakter Kristus yang “lemah lembut dan rendah hati” (Matius 11:29). Seorang pemimpin Kristen yang
rendah hati akan mampu menjalin relasi yang hangat, membangun kepercayaan, serta membuka
ruang dialog dengan semua kalangan, tanpa melihat status atau latar belakang. Budaya Bugis juga
mengenal konsep siri’ na pacce, yang menekankan harga diri dan empati terhadap penderitaan orang
lain. Pemimpin yang menjunjung nilai ini tidak akan bersikap semena-mena atau menjatuhkan
martabat orang lain. Sebaliknya, ia akan hadir sebagai pelayan yang mengangkat dan
menyembuhkan, sebagaimana Kristus hadir di tengah orang berdosa dan tertindas. Penggabungan
nilai-nilai ini dapat memperkuat karakter moral dan spiritual pemimpin Kristen di tengah tantangan
zaman modern.

Integrasi nilai-nilai kearifan lokal ke dalam kepemimpinan Kristen juga mendukung upaya
inkulturasi Injil dalam konteks Indonesia. Inkulturasi berarti mewujudkan iman Kristen dalam bentuk
yang dapat dipahami dan diterima oleh masyarakat lokal, tanpa kehilangan inti ajarannya (Sumartana,
1994). Dalam proses ini, pemimpin Kristen berperan sebagai jembatan antara iman dan budaya,
antara tradisi gereja dan kehidupan sehari-hari masyarakat. Proses ini menuntut kemampuan
hermeneutis dan sensitivitas budaya agar nilai-nilai lokal tidak hanya dijadikan hiasan simbolik, tetapi
sungguh menjadi bagian integral dari praktik kepemimpinan. Contohnya, dalam pelayanan di daerah
pedalaman, penggunaan simbol-simbol lokal dan pendekatan komunikasi berbasis budaya setempat
terbukti lebih efektif daripada pendekatan formalistik yang kaku. Pemimpin Kristen yang mengerti

253



konteks budaya akan lebih mudah diterima oleh komunitas dan mampu membangun pelayanan yang
berdampak luas secara sosial maupun spiritual.

Namun, proses integrasi ini tidak lepas dari tantangan dan dinamika kritis. Tidak semua nilai
budaya lokal dapat langsung diadopsi ke dalam kepemimpinan Kristen. Diperlukan discernment atau
kebijaksanaan rohani untuk membedakan mana nilai yang sesuai dengan prinsip Alkitab dan mana
yang bertentangan. Misalnya, dalam beberapa budaya, masih terdapat nilai patriarkal yang
menempatkan perempuan dalam posisi subordinat, yang bisa bertentangan dengan semangat
kesetaraan dalam Kristus (Galatia 3:28). Oleh karena itu, pemimpin Kristen perlu menjalani proses
refleksi teologis yang mendalam sebelum mengintegrasikan suatu nilai budaya. Di sinilah pentingnya
peran lembaga pendidikan teologi dan komunitas gereja dalam mengembangkan kerangka kerja
kontekstual yang sistematis dan bertanggung jawab. Hanya dengan pendekatan yang kritis dan
reflektif, integrasi antara kearifan lokal dan kepemimpinan Kristen dapat menghasilkan pemimpin yang
autentik, kontekstual, dan transformatif.
proses penting dalam menjawab tantangan pelayanan yang nyata dan kontekstual di Indonesia.
Melalui penggabungan nilai-nilai seperti gotong royong, musyawarah, pengabdian, dan kerendahan
hati dengan prinsip Alkitabiah, pemimpin Kristen dapat tampil sebagai figur yang membumi dan
memberi dampak nyata. Model kepemimpinan seperti ini bukan hanya menjadi jawaban atas
kebutuhan internal gereja, tetapi juga menjadi kesaksian publik akan relevansi iman Kristen dalam
kehidupan masyarakat Indonesia. Di tengah dinamika globalisasi dan modernisasi yang sering kali
merenggangkan hubungan sosial, integrasi ini mampu memperkuat jati diri gereja sebagai komunitas
yang hidup, peduli, dan relevan. Oleh karena itu, perlu adanya keseriusan dari semua pihak untuk
terus mengeksplorasi, mengembangkan, dan menerapkan nilai-nilai budaya lokal dalam kerangka
iman Kristen yang dinamis.

Model Kepemimpinan Kristen Kontekstual di Tengah Pluralitas Budaya

Indonesia merupakan negara dengan tingkat pluralitas budaya, suku, bahasa, dan agama
yang sangat tinggi. Kondisi ini menuntut hadirmya model kepemimpinan Kristen yang mampu
memahami, menghargai, dan menjawab kebutuhan masyarakat yang beragam secara kontekstual.
Kepemimpinan Kristen tidak dapat dijalankan secara seragam dan absolutistik, melainkan harus
bersifat lentur dan inklusif sesuai dengan latar belakang budaya masyarakat yang dilayani. Model
kepemimpinan yang terlalu menekankan struktur hierarkis atau pola komunikasi tunggal sering kali
tidak efektif dalam menjembatani relasi antar budaya di lingkungan multikultural. Oleh karena itu,
diperlukan pendekatan kepemimpinan yang adaptif terhadap realitas pluralisme dan yang mampu
mengaktualisasikan nilai-nilai Kristen seperti kasih, keadilan, dan damai sejahtera dalam bingkai
keberagaman (Gultom, 2014).

Salah satu ciri utama dari model kepemimpinan Kristen kontekstual adalah pendekatan
inklusif dan partisipatif. Kepemimpinan seperti ini mendorong adanya keterlibatan aktif dari berbagai
kelompok budaya dan denominasi dalam pengambilan keputusan serta pelaksanaan pelayanan.
Dalam masyarakat multikultural, pemimpin Kristen dituntut untuk mendengarkan secara aktif,
menghargai perbedaan, dan mampu membangun jembatan komunikasi yang efektif antar kelompok.
Prinsip musyawarah yang ada dalam budaya Indonesia menjadi fondasi penting untuk menciptakan

254



proses kepemimpinan yang demokratis dan berkeadilan. Dengan demikian, model kepemimpinan
tidak lagi berpusat pada figur pemimpin tunggal, tetapi pada dinamika kolektif yang berbasis pada
kesetaraan dan tanggung jawab bersama dalam tubuh Kristus (1 Korintus 12:12-27).

Konteks pluralisme juga menuntut adanya kecakapan antarbudaya (intercultural competence)
dari pemimpin Kristen. Ini mencakup kemampuan untuk memahami simbol-simbol budaya, narasi
lokal, nilai-nilai tradisional, serta cara berkomunikasi yang khas dari masing-masing kelompok.
Seorang pemimpin yang tidak sensitif terhadap konteks budaya bisa saja menimbulkan resistensi atau
bahkan konflik, meskipun niat pelayanannya baik. Sebaliknya, pemimpin yang mengintegrasikan
pemahaman budaya lokal ke dalam pelayanan akan lebih mudah diterima oleh masyarakat dan bisa
menjadi alat efektif dalam menyampaikan pesan Injil. Sebagai contoh, dalam pelayanan di wilayah
Papua, pemimpin Kristen yang memahami struktur sosial adat, makna simbolik dalam tarian dan lagu-
lagu rakyat, serta praktik musyawarah adat akan lebih berhasil dalam membangun relasi yang
harmonis dengan masyarakat setempat (Mofu, 2012).

Model kepemimpinan Kristen yang kontekstual di tengah pluralitas budaya juga bersifat
transformasional, yakni memampukan komunitas untuk bergerak dari kondisi sosial yang penuh
ketegangan menuju rekonsiliasi dan damai sejahtera. Pemimpin dalam hal ini tidak hanya bertugas
sebagai administrator gereja, tetapi sebagai agen perdamaian dan keadilan sosial. Hal ini menjadi
sangat penting dalam konteks Indonesia, di mana ketegangan identitas dan potensi konflik horizontal
kerap muncul di tingkat lokal. Pemimpin Kristen yang mampu mengaktualisasikan semangat
rekonsiliasi akan menjadikan gereja sebagai ruang aman dan terbuka bagi semua kelompok. Prinsip
kasih kepada sesama dan penghargaan terhadap martabat manusia menjadi fondasi etik dalam
kepemimpinan semacam ini, yang tidak hanya berbicara pada ruang liturgis, tetapi juga dalam ruang
publik dan sosial (Kristiyanto, 2016).

Selain itu, dalam konteks Indonesia, model kepemimpinan Kristen haruslah inkarnasional,
yakni hadir secara nyata dan bersentuhan langsung dengan kehidupan masyarakat. Sebagaimana
Kristus turun dan hidup bersama umat manusia, pemimpin Kristen harus turun dari menara gading
teologi ke realitas sosial umat yang penuh dinamika. Ini berarti keterlibatan dalam isu-isu seperti
kemiskinan, pendidikan, ketidakadilan gender, dan perusakan lingkungan tidak bisa dihindari.
Kepemimpinan Kristen yang kontekstual harus peka terhadap persoalan riil masyarakat dan
menjawabnya dengan solusi yang adil dan kasih. Dalam budaya Toraja, misalnya, pemimpin yang
hadir dalam ritus adat dan menjadi bagian dari peristiwa-peristiwa sosial akan lebih dihormati dan
didengar suaranya dalam menyuarakan nilai-nilai kerajaan Allah (Randa, 2018). Dengan demikian,
model kepemimpinan Kristen yang kontekstual bukan hanya relevan, tetapi juga transformatif bagi
masyarakat yang dilayani.

Akhirnya, keberhasilan model kepemimpinan Kristen kontekstual di tengah pluralitas budaya
sangat ditentukan oleh kemampuan refleksi dan pembelajaran berkelanjutan. Pemimpin Kristen harus
senantiasa membuka diri terhadap kritik, masukan, dan perubahan. Dalam dunia yang terus berubah,
sikap otoriter dan kaku tidak lagi relevan. Pemimpin yang kontekstual adalah mereka yang bersedia
belajar dari pengalaman budaya lokal, dari umat yang dilayani, dan dari karya Roh Kudus yang
bekerja dalam sejarah umat manusia. Dalam terang iman Kristen, refleksi ini merupakan bagian dari
proses pertobatan terus-menerus (metanoia) yang menjadikan pemimpin semakin serupa dengan
Kristus, sang pemimpin utama yang menjadi hamba bagi semua. Oleh sebab itu, pengembangan

255



kepemimpinan Kristen kontekstual tidak hanya membutuhkan strategi, tetapi juga spiritualitas yang
mendalam dan terbuka terhadap karya Allah dalam setiap budaya dan bangsa.

Pendidikan Teologi dan Peran Gereja dalam Pembentukan Kepemimpinan Kontekstual

Pendidikan teologi memiliki peran sentral dalam membentuk pemimpin Kristen yang tidak
hanya memahami doktrin secara akademis, tetapi juga mampu menerapkan nilai-nilai iman dalam
konteks sosial budaya yang nyata. Di tengah realitas Indonesia yang majemuk, pendidikan teologi
tidak dapat lagi bersifat abstrak dan terlepas dari realitas lokal. Justru, pendidikan teologi harus
menjadi ruang pembentukan yang mendorong integrasi antara pemahaman teologis dan kepekaan
budaya. Hal ini sejalan dengan gagasan teologi kontekstual yang menekankan pentingnya menjawab
kebutuhan riil umat dalam terang Injil (Sumartana, 1994). Lembaga-lembaga teologi di Indonesia
diharapkan tidak hanya mengajarkan teologi sistematik, biblika, dan sejarah gereja, tetapi juga
memberi ruang bagi studi budaya lokal, dialog antaragama, dan isu-isu kontekstual seperti keadilan
sosial, kemiskinan, dan pluralisme.

Salah satu pendekatan yang dapat digunakan dalam pendidikan teologi kontekstual adalah
teologi praksis, yakni pembelajaran yang menghubungkan teori dengan pengalaman dan tindakan
nyata di lapangan. Dalam kerangka ini, mahasiswa teologi tidak hanya belajar di ruang kelas, tetapi
juga turun langsung ke masyarakat untuk memahami tantangan sosial, budaya, dan spiritual yang
dihadapi umat. Proyek pelayanan lapangan, observasi budaya, serta keterlibatan dalam kehidupan
jemaat setempat menjadi bagian penting dalam proses pembelajaran. Dengan demikian, calon
pemimpin Kristen akan terbiasa untuk berpikir reflektif dan responsif terhadap dinamika masyarakat.
Menurut Pattinama (2017), pendidikan teologi yang mengabaikan konteks sosial justru akan
menghasilkan pemimpin yang kaku, tidak peka, dan kurang relevan dalam pelayanan. Oleh karena
itu, kurikulum teologi perlu direformasi agar lebih partisipatif dan kontekstual.

Selain lembaga pendidikan, gereja juga memiliki peran penting dalam pembentukan
kepemimpinan yang kontekstual. Gereja bukan hanya tempat ibadah, tetapi juga komunitas yang
mendidik, membina, dan membentuk karakter. Di dalam gereja, nilai-nilai kepemimpinan seperti kasih,
kerendahan hati, tanggung jawab, dan kepekaan sosial ditanamkan melalui berbagai kegiatan
pelayanan dan pembinaan. Gereja memiliki potensi besar dalam menumbuhkan pemimpin yang tidak
hanya mengandalkan intelektualitas, tetapi juga spiritualitas dan integritas. Pembinaan pemimpin
dapat dilakukan melalui program kaderisasi, pelatihan kepemimpinan jemaat, retret rohani, dan
pembinaan kelompok kecil. Dalam konteks budaya lokal, gereja juga dapat melibatkan tokoh adat
atau sesepuh dalam proses mentoring, sehingga calon pemimpin Kristen juga belajar menghormati
dan memahami kebijaksanaan lokal yang hidup dalam masyarakat.

Peran gereja dalam pembentukan kepemimpinan kontekstual juga tampak dalam
kemampuannya menafsirkan ulang nilai-nilai Injil dalam bahasa budaya setempat. Gereja yang
mampu berdialog dengan budaya lokal akan lebih mudah diterima oleh masyarakat dan menjadi agen
perubahan yang relevan. Sebagai contoh, dalam budaya Sumba dikenal dengan filosofi hamayang
(mendoakan) dan marapu (penghormatan terhadap leluhur), yang meskipun tidak dapat diadopsi
secara teologis, namun semangat penghormatan dan kesalehan dapat dijadikan jembatan dalam
membentuk pemimpin Kristen yang berakar pada nilai spiritual lokal. Dalam proses ini, gereja perlu
mengembangkan pendekatan inkulturasi dan dialog budaya, bukan sekadar menolak atau

256



menggantikan tradisi, melainkan menyaring dan menafsirkan secara bijak dalam terang firman Tuhan
(Mulder, 2001).

Selain itu, gereja memiliki tanggung jawab untuk menciptakan ruang diskusi dan refleksi
bersama mengenai tantangan-tantangan kepemimpinan Kristen di tengah masyarakat yang terus
berubah. Forum-forum diskusi teologis, seminar kebudayaan, dan lokakarya kepemimpinan lintas
budaya dapat menjadi sarana bagi pemimpin dan jemaat untuk bersama-sama mengevaluasi dan
membangun paradigma kepemimpinan yang kontekstual. Dalam forum seperti ini, terjadi perjumpaan
antara berbagai pengalaman lokal, kesaksian pelayanan, serta refleksi teologis yang dapat
memperkaya pemahaman bersama. Gereja juga dapat mendorong kolaborasi antara denominasi dan
antaragama dalam membentuk pemimpin yang mampu menjembatani perbedaan dan
mempromosikan perdamaian. Kepemimpinan Kristen yang kuat tidak lahir dalam isolasi, tetapi dalam
komunitas yang dinamis dan terbuka terhadap pembaruan (Kristiyanto, 2016).

Pendidikan teologi dan gereja juga harus memperhatikan pentingnya pembentukan karakter
sebagai fondasi utama kepemimpinan Kristen. Kecerdasan akademik dan kompetensi organisasi
tidak akan cukup apabila tidak disertai dengan karakter Kristus yang rendah hati, jujur, dan melayani.
Oleh karena itu, pendidikan teologi dan gereja perlu menyelaraskan pengajaran kognitif dengan
pembinaan spiritual dan moral. Proses ini bisa difasilitasi melalui disiplin rohani seperti doa, pelayanan
sosial, dan persekutuan yang mendalam. Pendidikan karakter tidak hanya diajarkan, tetapi harus
diteladankan oleh para pengajar dan pemimpin gereja. Model kepemimpinan Yesus Kristus yang
melayani dan rela berkorban harus menjadi teladan utama bagi calon pemimpin Kristen masa kini.
Gereja yang konsisten membentuk karakter akan menghasilkan pemimpin yang bukan hanya cakap
secara teologis, tetapi juga tahan uji dalam menghadapi tekanan pelayanan dan dinamika
masyarakat.

Dengan demikian, pendidikan teologi dan peran gereja sangat penting dalam membentuk
kepemimpinan Kristen yang kontekstual di Indonesia. Pendidikan teologi harus mampu membekali
calon pemimpin dengan pemahaman iman yang kokoh, keterampilan kontekstual, serta kepekaan
budaya yang tinggi. Di sisi lain, gereja sebagai komunitas pembinaan harus menciptakan ekosistem
yang mendukung pertumbuhan spiritual, karakter, dan kemampuan kepemimpinan. Kolaborasi antara
pendidikan teologi dan gereja akan menjadi fondasi kuat dalam menghasilkan pemimpin-pemimpin
Kristen yang tidak hanya memahami Injil, tetapi juga mampu menerapkannya secara kontekstual,
relevan, dan transformatif dalam kehidupan masyarakat Indonesia yang multikultural.

Tantangan dan Risiko dalam Kontekstualisasi Kepemimpinan Kristen

Meskipun kontekstualisasi merupakan pendekatan penting dan relevan dalam kepemimpinan
Kristen di Indonesia, proses ini tidak lepas dari berbagai tantangan dan risiko yang perlu dicermati
secara kritis. Salah satu tantangan utama adalah potensi terjadinya sinkretisme, yakni pencampuran
antara ajaran Kristen dan unsur budaya lokal yang tidak lagi sesuai dengan inti iman Kristen.
Sinkretisme dapat menyebabkan terjadinya distorsi teologis, di mana nilai-nilai budaya yang
sebenarnya bertentangan dengan firman Tuhan justru diadopsi tanpa penyaringan. Hal ini bisa terjadi
apabila pemimpin Kristen tidak memiliki dasar teologi yang kuat dan tidak melakukan proses
kontekstualisasi secara reflektif dan bertanggung jawab. Seperti dikemukakan oleh Sumartana

257



(1994), kontekstualisasi harus didasarkan pada kesetiaan terhadap Injil dan keterbukaan terhadap
budaya, bukan kompromi terhadap kebenaran teologis demi penerimaan sosial.

Selain sinkretisme, tantangan lain yang muncul dalam kontekstualisasi adalah resistensi dari
dalam tubuh gereja itu sendiri. Tidak sedikit gereja atau komunitas Kristen yang bersikap eksklusif
dan konservatif terhadap budaya lokal, memandangnya sebagai sesuatu yang harus dijauhi atau
bahkan diberangus. Pandangan ini muncul dari pemahaman teologi yang kaku dan pengaruh historis
dari model misi Barat yang menolak bentuk-bentuk ekspresi lokal. Akibatnya, upaya kontekstualisasi
sering kali menghadapi penolakan, baik dari pemimpin gereja maupun jemaat, karena dianggap
menyimpang dari tradisi kekristenan yang “asli”. Padahal, seperti dijelaskan oleh Bevans (2002),
semua bentuk teologi sejatinya adalah kontekstual, termasuk yang selama ini dianggap universal.
Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan pendidikan yang mendalam dan dialog yang terbuka agar
gereja dapat memahami bahwa kontekstualisasi bukan ancaman, tetapi sebuah keharusan dalam
pewartaan Injil yang hidup dan relevan.

Tantangan berikutnya adalah keterbatasan literatur dan sumber daya yang mendukung
proses kontekstualisasi kepemimpinan Kristen di Indonesia. Banyak lembaga pendidikan teologi
belum menyediakan kurikulum dan bahan ajar yang secara khusus membahas nilai-nilai lokal dalam
kaitannya dengan kepemimpinan Kristen. Sebagian besar materi yang digunakan masih berorientasi
pada model-model Barat yang kurang menyentuh konteks masyarakat Indonesia. Hal ini
mengakibatkan calon pemimpin Kristen tidak memiliki cukup referensi untuk memahami dan
mengapresiasi kearifan lokal. Dalam jangka panjang, keterbatasan ini berisiko melanggengkan gaya
kepemimpinan yang tidak kontekstual dan tidak berakar pada kehidupan nyata masyarakat. Oleh
sebab itu, diperlukan upaya kolektif dari akademisi, teolog, dan pelayan gereja untuk
mengembangkan riset, publikasi, dan bahan pelatihan yang mendukung kontekstualisasi
kepemimpinan dalam berbagai budaya di Indonesia (Kristiyanto, 2016).

Risiko lain yang patut diperhatikan adalah kemungkinan terjadinya bias budaya dalam proses
kontekstualisasi. Pemimpin Kristen yang berasal dari latar budaya tertentu bisa saja secara tidak
sadar mengutamakan nilai-nilai budaya asalnya dan mengabaikan keragaman nilai budaya lain yang
juga hidup dalam komunitas Kristen. Dalam konteks masyarakat majemuk seperti Indonesia, bias
budaya ini dapat menimbulkan ketegangan antarjemaat, konflik internal gereja, atau bahkan
marginalisasi kelompok tertentu. Oleh karena itu, kontekstualisasi kepemimpinan harus
memperhatikan dinamika pluralitas secara inklusif dan adil. Pemimpin Kristen harus bersikap terbuka
dan rendah hati dalam memahami kekayaan budaya yang berbeda-beda, serta memastikan bahwa
semua suara dalam komunitas mendapat tempat yang layak. Sikap ini sesuai dengan semangat tubuh
Kristus yang menghargai perbedaan dan bekerja sama dalam kasih (1 Korintus 12:12-26).

Selain itu, kontekstualisasi juga menghadapi tantangan dari luar gereja, terutama dalam
masyarakat yang memiliki sistem nilai adat atau kepercayaan lokal yang kuat. Pemimpin Kristen
sering kali dihadapkan pada dilema antara menghormati nilai-nilai budaya setempat dan
mempertahankan integritas ajaran Kristen. Misalnya, dalam budaya tertentu, terdapat praktik adat
yang mengandung unsur mistik, ritual persembahan, atau sistem hierarki yang tidak sesuai dengan
semangat Injil. Dalam situasi seperti ini, pemimpin Kristen perlu memiliki ketajaman rohani dan
keberanian untuk bersikap profetik tanpa menyinggung atau merusak harmoni sosial. Proses dialog,
edukasi, dan pendekatan pastoral menjadi kunci dalam mengatasi tantangan ini. Pemimpin Kristen

258



tidak cukup hanya menolak praktik-praktik yang tidak sesuai, tetapi juga harus menawarkan alternatif
yang membangun dan relevan bagi komunitas (Pattinama, 2017).

Terakhir, tantangan terbesar dalam kontekstualisasi kepemimpinan Kristen adalah kebutuhan
akan integritas dan spiritualitas yang matang dari para pemimpinnya. Kontekstualisasi bukan sekadar
strategi komunikasi atau pendekatan misi, tetapi merupakan proses spiritual yang memerlukan
kepekaan terhadap karya Roh Kudus di tengah-tengah budaya manusia. Pemimpin yang tidak
memiliki kehidupan rohani yang dalam akan mudah tergoda untuk menyesuaikan diri dengan budaya
secara berlebihan atau menggunakan kontekstualisasi sebagai alat politik untuk memperoleh
dukungan. Oleh karena itu, pembinaan karakter dan kedewasaan iman menjadi aspek yang sangat
penting dalam membentuk pemimpin Kristen yang mampu menjalankan proses kontekstualisasi
secara sehat dan bertanggung jawab. Seperti yang ditunjukkan oleh kehidupan Yesus, kepemimpinan
yang sejati berakar pada kedekatan dengan Allah dan kasih yang tulus terhadap manusia (Filipi 2:5-
11).

Dengan memahami berbagai tantangan dan risiko ini, proses kontekstualisasi dalam
kepemimpinan Kristen harus dilakukan secara kritis, reflektif, dan bertanggung jawab. Kesadaran
terhadap potensi bahaya sinkretisme, bias budaya, resistensi internal, serta tekanan eksternal harus
menjadi pertimbangan dalam menyusun model kepemimpinan yang kontekstual namun tetap setia
pada Injil. Dengan bekal teologi yang kokoh, spiritualitas yang mendalam, dan keberanian untuk
berdialog, para pemimpin Kristen di Indonesia dapat menjadi agen perubahan yang membawa nilai-
nilai kerajaan Allah secara relevan dan transformatif di tengah masyarakat yang plural.

KESIMPULAN

Proses kontekstualisasi dalam kepemimpinan Kristen merupakan upaya strategis dan teologis yang
sangat penting dalam menjawab tantangan pelayanan di tengah masyarakat Indonesia yang
multikultural dan pluralistik. Melalui pendekatan yang menghargai nilai-nilai kearifan lokal,
kepemimpinan Kristen dapat menjadi lebih relevan, membumi, dan berdampak nyata dalam
kehidupan umat. Integrasi nilai-nilai seperti gotong royong, musyawarah, penghormatan terhadap
sesama, dan pengabdian komunitas dengan prinsip-prinsip Alkitabiah mampu melahirkan model
kepemimpinan yang tidak hanya rohani, tetapi juga kontekstual dan transformatif. Model
kepemimpinan kontekstual yang inklusif dan partisipatif sangat dibutuhkan dalam membangun gereja
dan komunitas yang mampu hidup berdampingan dalam keberagaman budaya, bahasa, dan agama.
Pemimpin Kristen harus mampu menjadi jembatan antar budaya, memiliki sensitivitas antarbudaya,
dan menjadi agen rekonsiliasi dalam konteks masyarakat yang kerap diwarnai potensi konflik dan
ketegangan sosial. Untuk itu, pemimpin Kristen harus dilatih tidak hanya secara teologis, tetapi juga
secara sosiokultural dan pastoral agar mampu menjawab dinamika zaman secara bijaksana.
Pendidikan teologi dan peran gereja sangat krusial dalam membentuk pemimpin yang kontekstual.
Lembaga pendidikan teologi harus mengembangkan kurikulum yang relevan dengan konteks lokal,
sementara gereja harus menjadi tempat pembinaan karakter, spiritualitas, dan kepemimpinan yang
tanggap terhadap kebutuhan masyarakat. Keduanya perlu berkolaborasi dalam menciptakan
ekosistem pembelajaran yang mendorong refleksi kritis, dialog budaya, serta keterlibatan aktif dalam
isu-isu sosial dan kemasyarakatan. Namun demikian, kontekstualisasi bukan tanpa tantangan. Risiko
sinkretisme, bias budaya, resistensi internal, dan keterbatasan literatur lokal harus diantisipasi melalui

259



pembinaan teologis yang mendalam dan penguatan spiritualitas pemimpin. Kontekstualisasi tidak
boleh menjadi kompromi terhadap kebenaran Injil, tetapi justru menjadi sarana memperlihatkan
bahwa firman Tuhan hidup dan relevan di dalam setiap kebudayaan dan zaman. Karena itu, pemimpin
Kristen perlu menjalani proses kontekstualisasi secara reflektif, bertanggung jawab, dan terbuka
terhadap bimbingan Roh Kudus. Dengan memperhatikan semua dimensi tersebut, kontekstualisasi
dalam kepemimpinan Kristen bukanlah pilihan, melainkan keharusan di tengah realitas Indonesia
yang kaya akan budaya dan keberagaman. Pemimpin Kristen yang mampu membaca zaman,
mengakar dalam firman, dan menyerap nilai-nilai lokal secara bijak akan menjadi alat Allah untuk
membawa transformasi dalam gereja maupun masyarakat. Di tangan para pemimpin yang
kontekstual, Injil tidak hanya dikhotbahkan, tetapi dihidupi dan menjadi terang yang menerangi
kehidupan bangsa.

DAFTAR PUSTAKA

Bevans, S. B. (2002). Models of Contextual Theology. New York: Orbis Books.

Gultom, F. (2014). Kepemimpinan Gereja yang Kontekstual dalam Masyarakat Majemuk. Jakarta:
BPK Gunung Mulia.

Kristiyanto, Y. B. (2016). Menjadi Gereja yang Relevan di Tengah Masyarakat Multikultural.
Yogyakarta: Kanisius.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar limu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Mofu, Y. (2012). Pelayanan Kontekstual di Tanah Papua: Studi Kasus Gereja Lokal dan Budaya Adat.
Jayapura: Penerbit STT Walter Post.

Mulder, N. (2001). Mysticism in Java: Ideology in Indonesia. Yogyakarta: LKIS.

Naim, M. (2001). Merantau: Pola Migrasi Suku Minangkabau. Jakarta: LP3ES.

Pattinama, M. (2017). Pendidikan Teologi Kontekstual: Membangun Kepemimpinan Gereja yang
Responsif Terhadap Budaya. Ambon: Pustaka Pelayanan Kontekstual.

Randa, J. (2018). Kepemimpinan Kristen dalam Tradisi Budaya Toraja. Makale: STT Rantepao Press.

Simanjuntak, T. (2015). Kebudayaan Batak dan Nilai-Nilai Sosialnya. Medan: Pustaka Sumatera.

Sumartana, D. (1994). Teologi Kontekstual di Indonesia: Pengalaman Islam. Jakarta: BPK Gunung
Mulia.

260



