
 
    

 
e-ISSN: 2988-6287  

 
 

249 

MENGGALI KEARIFAN LOKAL DALAM MEMBENTUK KEPEMIMPINAN KRISTEN 
KONTEKSTUAL 

  

Limbong Hermin 
Fakultas Budaya dan Kepemimpinan Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 

Corespondensi author email: limbonghermin120308@gmail.com  
 

Elsa Sibidang 
Fakultas Budaya dan Kepemimpinan Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 

elsasibidangg@gmail.com  
 

Abstract 
This article discusses the importance of contextualization in the formation of Christian 
leadership in the midst of a multicultural and pluralistic Indonesian society. This study uses a 
qualitative approach with a literature study method, which aims to explore the integration 
between local wisdom values and Christian leadership principles derived from the Holy Bible. 
Through a study of cultural values such as mutual cooperation, deliberation, respect for others, 
and devotion to the community, it was found that local Indonesian culture contains many 
elements that are in line with the values of the Gospel. This article identifies four main aspects 
in the formation of contextual Christian leadership, namely: integration of local values and 
principles of faith, inclusive leadership models amidst plurality, the role of theological education 
and the church in formation, and the challenges and risks of contextualization. Although there 
are many benefits offered, the contextualization process also faces various challenges such as 
the potential for syncretism, internal church resistance, cultural bias, and limited literature. 
Therefore, a reflective and responsible approach is needed so that contextualization truly 
produces Christian leaders who are relevant, transformative, and remain faithful to the truth of 
the Gospel. This article is expected to provide theoretical and practical contributions to the 
development of Christian leadership in Indonesia that is based on the richness of local culture. 

Keywords: Christian Leadership, Contextualization, Local Wisdom, Theological Education, Church, 
Indonesian Culture.  

 
Abstrak 

Artikel ini membahas pentingnya kontekstualisasi dalam pembentukan kepemimpinan Kristen 
di tengah masyarakat Indonesia yang multikultural dan pluralistik. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka, yang bertujuan menggali integrasi antara 
nilai-nilai kearifan lokal dan prinsip-prinsip kepemimpinan Kristen yang bersumber dari Kitab 
Suci. Melalui telaah terhadap nilai-nilai budaya seperti gotong royong, musyawarah, 
penghormatan terhadap sesama, dan pengabdian terhadap komunitas, ditemukan bahwa 
budaya lokal Indonesia mengandung banyak unsur yang sejalan dengan nilai-nilai Injil. Artikel 
ini mengidentifikasi empat aspek utama dalam pembentukan kepemimpinan Kristen 
kontekstual, yakni: integrasi nilai lokal dan prinsip iman, model kepemimpinan inklusif di tengah 
pluralitas, peran pendidikan teologi dan gereja dalam pembinaan, serta tantangan dan risiko 
kontekstualisasi. Meskipun banyak manfaat yang ditawarkan, proses kontekstualisasi juga 
menghadapi berbagai tantangan seperti potensi sinkretisme, resistensi internal gereja, bias 
budaya, dan keterbatasan literatur. Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan reflektif dan 
bertanggung jawab agar kontekstualisasi benar-benar menghasilkan pemimpin Kristen yang 
relevan, transformatif, dan tetap setia pada kebenaran Injil. Artikel ini diharapkan dapat 

HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 
Vol. 2 No. 12 2025, hal. 249-260

mailto:limbonghermin120308@gmail.com
mailto:elsasibidangg@gmail.com


250 
 

memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi pengembangan kepemimpinan Kristen di 
Indonesia yang berpijak pada kekayaan budaya lokal.  

Kata Kunci: Kepemimpinan Kristen, Kontekstualisasi, Kearifan Lokal, Pendidikan Teologi, Gereja, 
Budaya Indonesia.  
 
PENDAHULUAN 

Kepemimpinan Kristen dalam konteks Indonesia membutuhkan pendekatan yang mampu 

merespons kompleksitas budaya, sosial, dan religius yang membentuk realitas masyarakat. Indonesia 

sebagai negara yang kaya akan budaya lokal menyimpan potensi besar dalam menggali kearifan lokal 

yang relevan dengan nilai-nilai kekristenan. Pendekatan kontekstual dalam kepemimpinan Kristen 

menjadi penting untuk menjawab kebutuhan pelayanan yang efektif dan relevan, tanpa kehilangan 

esensi iman yang alkitabiah. Dalam kerangka ini, kearifan lokal dapat menjadi sumber inspirasi dalam 

membentuk karakter, etika, dan gaya kepemimpinan yang membumi dan transformatif. 

Kepemimpinan yang tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga kontekstual-sosiokultural 

sangat diperlukan dalam pelayanan gerejawi maupun lintas sektor. Dengan demikian, 

pengintegrasian nilai-nilai lokal dengan prinsip Kristen menjadi strategi signifikan dalam membentuk 

pemimpin yang mampu menjembatani iman dan budaya. Penelitian ini bermaksud menelusuri 

bagaimana kearifan lokal dapat membentuk pola kepemimpinan Kristen yang kontekstual dalam 

masyarakat Indonesia. 

Kearifan lokal (local wisdom) merupakan sistem nilai, norma, dan praktik kehidupan yang 

tumbuh dan berkembang secara turun-temurun dalam suatu masyarakat tertentu (Koentjaraningrat, 

2009). Nilai-nilai tersebut tidak hanya menjadi pedoman etis, tetapi juga sarana untuk menjaga 

keseimbangan sosial, spiritual, dan ekologis. Dalam banyak masyarakat adat Indonesia, seperti 

Batak, Toraja, Dayak, dan Jawa, terdapat sistem kepemimpinan tradisional yang sarat dengan nilai-

nilai seperti gotong royong, musyawarah, keadilan, dan pengabdian. Nilai-nilai ini memiliki irisan yang 

kuat dengan prinsip-prinsip pelayanan dalam kekristenan, seperti kasih, kerendahan hati, dan 

pengorbanan. Oleh karena itu, penggalian terhadap kearifan lokal bukan sekadar pelestarian budaya, 

tetapi juga upaya untuk menyusun paradigma kepemimpinan Kristen yang relevan dengan konteks 

sosial masyarakat. Dengan mendialogkan antara iman dan budaya, pemimpin Kristen dapat hadir 

sebagai figur yang membumi namun tetap memancarkan nilai-nilai kerajaan Allah. 

Dalam konteks gereja dan pelayanan Kristen di Indonesia, pendekatan kontekstual menjadi 

sebuah kebutuhan mendesak. Menurut Sumartana (1994), teologi kontekstual berupaya 

mengintegrasikan pesan Injil dengan konteks sosial, budaya, dan historis lokal, sehingga 

menghasilkan pemahaman dan praktik iman yang relevan dan membebaskan. Hal ini sangat penting 

dalam membentuk kepemimpinan yang tidak sekadar mengimpor model dari luar, tetapi mampu 

berakar pada realitas Indonesia. Banyak model kepemimpinan gerejawi di Indonesia masih 

mengandalkan sistem yang diadopsi dari Barat, yang tidak sepenuhnya sesuai dengan budaya kolektif 

masyarakat Indonesia. Di sinilah pentingnya menggali kearifan lokal agar kepemimpinan Kristen tidak 

bersifat asing atau otoriter, tetapi menjadi wadah pelayanan yang menyatu dengan umat. 

Kepemimpinan Kristen yang kontekstual dapat menjadi sarana pewartaan Injil yang lebih efektif dan 

menyentuh kehidupan nyata. 

Kepemimpinan Kristen tidak hanya berbicara tentang posisi atau otoritas, tetapi tentang 

teladan hidup yang mencerminkan karakter Kristus. Yesus sendiri menunjukkan gaya kepemimpinan 



251 

 

yang kontekstual, hadir di tengah masyarakat Yahudi dengan memahami tradisi, bahasa, dan budaya 

mereka (Mulder, 2001). Dalam konteks Indonesia, pemimpin Kristen perlu meneladani pendekatan 

Yesus ini dengan memahami serta menghidupi nilai-nilai budaya lokal yang tidak bertentangan 

dengan Injil. Dalam masyarakat Jawa, misalnya, prinsip “nguwongke wong” atau memanusiakan 

manusia dapat menjadi dasar dalam membangun relasi kepemimpinan yang menghargai martabat 

setiap orang. Demikian pula dalam budaya Batak, konsep “Dalihan Na Tolu” yang menekankan 

keseimbangan antara relasi sosial dapat dipadukan dengan ajaran kasih dalam kekristenan. 

Pendekatan ini menjadikan kepemimpinan Kristen lebih akrab, membumi, dan relevan. 

Keterlibatan pemimpin Kristen dalam masyarakat multikultural seperti Indonesia menuntut 

sensitivitas budaya yang tinggi. Kearifan lokal dapat menjadi jembatan dalam membangun dialog, 

solidaritas, dan pelayanan lintas budaya dan agama. Kepemimpinan yang kaku dan tidak kontekstual 

berisiko menciptakan jarak antara pemimpin dan komunitasnya, bahkan bisa menjadi hambatan 

dalam misi gereja. Oleh karena itu, pemimpin Kristen perlu menggali nilai-nilai lokal sebagai sumber 

inspirasi etis dan spiritual. Sebagai contoh, dalam budaya Toraja dikenal prinsip “pangngadakkang ri 

lino,” yaitu kesadaran akan tanggung jawab sosial terhadap kehidupan bersama. Prinsip ini sejalan 

dengan semangat kepemimpinan Kristen yang mengedepankan pelayanan dan pengabdian kepada 

sesama (Haryanto, 2016). Dengan menginternalisasi nilai-nilai seperti ini, kepemimpinan Kristen 

dapat tampil otentik dan transformatif. 

Namun demikian, perlu kehati-hatian dalam mendialogkan antara iman Kristen dan budaya 

lokal. Tidak semua unsur budaya dapat langsung diadopsi dalam kepemimpinan Kristen. Diperlukan 

proses selektif dan kritis untuk mengidentifikasi nilai-nilai yang sejalan dengan Alkitab dan prinsip 

iman Kristen. Di sinilah peran teologi kontekstual menjadi penting sebagai pendekatan hermeneutis 

untuk memahami dan menguji nilai-nilai lokal. Pendekatan ini tidak menempatkan budaya di atas 

wahyu, tetapi menjadikan budaya sebagai mitra dialog dalam menggali kebenaran yang 

membebaskan. Dengan cara ini, kepemimpinan Kristen tidak terjebak pada sinkretisme budaya, tetapi 

menjadi bentuk inkarnasi nilai-nilai Injil dalam konteks lokal. Dialog antara iman dan budaya akan 

memperkaya pemahaman dan praktik kepemimpinan yang bersifat holistik dan relevan. 

Akhirnya, menggali kearifan lokal dalam membentuk kepemimpinan Kristen kontekstual 

merupakan proses yang tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga praksis. Gereja, lembaga pendidikan 

teologi, dan komunitas Kristen perlu membuka ruang refleksi dan praksis bersama untuk 

mengembangkan model-model kepemimpinan yang lahir dari konteks Indonesia. Kepemimpinan 

Kristen tidak dapat dilepaskan dari realitas sosial-budaya di mana ia hadir dan melayani. Oleh karena 

itu, pembentukan pemimpin Kristen yang kontekstual harus melibatkan pendekatan interdisipliner 

yang mencakup teologi, antropologi, dan studi budaya. Dengan demikian, kepemimpinan Kristen 

dapat berfungsi sebagai agen transformasi sosial yang membawa damai, keadilan, dan kasih di 

tengah masyarakat Indonesia yang pluralistik. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 

research) dan analisis kontekstual. Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk menggali secara 

mendalam makna dan nilai-nilai kearifan lokal yang dapat membentuk kepemimpinan Kristen yang 

relevan dengan konteks budaya Indonesia. Studi pustaka dilakukan dengan menelaah berbagai 



252 
 

sumber ilmiah seperti buku-buku teologi kontekstual, antropologi budaya, serta hasil penelitian 

sebelumnya yang relevan dengan topik. Selain itu, digunakan pula dokumen gerejawi, catatan 

etnografis, serta tulisan-tulisan tokoh-tokoh lokal yang memuat pandangan tentang kepemimpinan 

dalam budaya tertentu. Data yang terkumpul dianalisis secara deskriptif dan interpretatif dengan 

mengacu pada kerangka teologi kontekstual menurut Sumartana (1994) dan model integratif iman-

budaya. Proses analisis dilakukan secara tematik untuk mengidentifikasi nilai-nilai budaya lokal yang 

memiliki keterkaitan dengan prinsip-prinsip kepemimpinan Kristen, seperti pelayanan, kasih, keadilan, 

dan integritas. Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber dan kajian kritis terhadap konteks 

sosial-budaya masing-masing nilai. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

konseptual dan praktis dalam membentuk paradigma kepemimpinan Kristen yang membumi dan 

berdampak dalam konteks Indonesia yang multikultural. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Integrasi Nilai-Nilai Kearifan Lokal dengan Prinsip Kepemimpinan Kristen 

Integrasi antara nilai-nilai kearifan lokal dengan prinsip kepemimpinan Kristen merupakan 

suatu pendekatan kontekstual yang relevan dalam menjawab tantangan kepemimpinan gereja dan 

pelayanan di Indonesia. Kearifan lokal, sebagai produk budaya yang lahir dari pengalaman hidup 

masyarakat secara turun-temurun, mengandung nilai-nilai etis yang sejatinya tidak bertentangan 

dengan ajaran Kristen. Nilai seperti gotong royong, musyawarah, pengabdian, dan penghargaan 

terhadap sesama merupakan cerminan dari prinsip kasih dan pelayanan yang diajarkan oleh Yesus 

Kristus. Dalam konteks ini, integrasi dimaksudkan sebagai upaya menyatukan unsur-unsur 

kebudayaan lokal dengan nilai-nilai iman Kristen, tanpa mencampurkan secara sembarangan, tetapi 

melalui proses refleksi teologis yang kritis. Tujuannya adalah menghasilkan pola kepemimpinan yang 

tidak hanya berakar pada ajaran Kitab Suci, tetapi juga relevan dengan kondisi sosiokultural 

masyarakat Indonesia. Pendekatan ini menghindari dominasi model kepemimpinan asing yang kerap 

tidak sesuai dengan karakter masyarakat lokal. Dengan demikian, pemimpin Kristen tidak hanya 

menjadi pemegang otoritas rohani, tetapi juga figur yang mengakar kuat dalam kehidupan 

masyarakatnya. 

Salah satu bentuk konkret integrasi dapat dilihat pada nilai gotong royong yang dikenal luas 

di berbagai budaya Indonesia, terutama dalam budaya Jawa dan Bali. Nilai ini mengandung semangat 

kerja sama, solidaritas, dan kesetiaan terhadap komunitas, yang sejalan dengan prinsip 

kepemimpinan Kristen yang melayani dan membangun tubuh Kristus secara kolektif (Efesus 4:11-

13). Pemimpin Kristen yang mengadopsi semangat gotong royong akan membentuk komunitas yang 

tidak individualistik, melainkan komunitas yang saling menopang dan memperhatikan. Dalam gereja, 

nilai ini dapat diterjemahkan dalam bentuk pelayanan yang saling melengkapi, pembagian tugas yang 

adil, dan penghargaan terhadap peran tiap anggota jemaat. Bahkan dalam konteks pembangunan 

sosial, semangat ini bisa memperkuat kerja sama antar umat beragama dan budaya dalam 

memperjuangkan kesejahteraan bersama. Seperti yang dijelaskan oleh Koentjaraningrat (2009), 

gotong royong bukan sekadar aktivitas kolektif, tetapi merupakan perwujudan nilai dasar budaya 

Indonesia yang menjunjung tinggi kebersamaan dan keharmonisan sosial. 

Selain gotong royong, prinsip musyawarah dalam pengambilan keputusan merupakan nilai 

lokal yang sangat relevan dengan kepemimpinan Kristen. Musyawarah mengedepankan dialog, 



253 

 

kesetaraan suara, dan pencapaian mufakat tanpa pemaksaan. Prinsip ini dapat diintegrasikan dengan 

konsep gerejawi tentang tubuh Kristus yang bekerja secara sinergis dan demokratis dalam semangat 

kasih dan pengampunan. Dalam kisah pelayanan para rasul, kita melihat bagaimana keputusan 

penting diambil melalui diskusi bersama dan pertimbangan komunitas (Kisah Para Rasul 15). Dalam 

budaya Batak, praktik marhobas atau diskusi adat mengajarkan bahwa keputusan yang baik adalah 

keputusan yang disepakati bersama dengan semangat kebijaksanaan dan hormat terhadap sesama 

(Simanjuntak, 2015). Pemimpin Kristen yang mengadopsi prinsip musyawarah akan lebih terbuka, 

rendah hati, dan inklusif dalam kepemimpinannya. Hal ini juga mendorong partisipasi jemaat secara 

aktif dalam dinamika gereja, bukan sebagai objek, tetapi sebagai subjek pelayanan. 

Nilai kearifan lokal juga mencakup prinsip pengabdian kepada komunitas, seperti terlihat 

dalam budaya Toraja melalui istilah pangngadakkang ri lino, yang berarti tugas manusia adalah 

menjaga harmoni dan memberikan sumbangsih bagi keseimbangan hidup bersama. Ini sangat paralel 

dengan pemahaman kepemimpinan Kristen sebagai panggilan untuk melayani dan bukan untuk 

dilayani (Markus 10:45). Pemimpin Kristen bukanlah seorang yang memerintah dengan kekuasaan 

duniawi, melainkan gembala yang rela berkorban bagi domba-dombanya. Dalam budaya 

Minangkabau, konsep kepemimpinan penghulu juga menggambarkan sosok yang menjadi pelayan 

dan pelindung kaum, bukan pemilik kekuasaan yang sewenang-wenang (Naim, 2001). Nilai-nilai 

tersebut dapat menjadi inspirasi model kepemimpinan gereja yang transformatif dan berpihak kepada 

kepentingan umat, bukan pada ambisi pribadi atau institusi. Pemimpin Kristen yang menyerap nilai ini 

akan memperlihatkan karakter yang bersahaja, penuh dedikasi, dan rela berkorban demi 

kesejahteraan bersama. 

Prinsip kerendahan hati yang banyak dijunjung dalam berbagai budaya lokal Indonesia juga 

merupakan nilai penting dalam kepemimpinan Kristen. Dalam budaya Jawa, sikap andhap asor atau 

rendah hati dipandang sebagai kebijaksanaan dan kematangan spiritual. Ini sangat dekat dengan 

karakter Kristus yang “lemah lembut dan rendah hati” (Matius 11:29). Seorang pemimpin Kristen yang 

rendah hati akan mampu menjalin relasi yang hangat, membangun kepercayaan, serta membuka 

ruang dialog dengan semua kalangan, tanpa melihat status atau latar belakang. Budaya Bugis juga 

mengenal konsep siri’ na pacce, yang menekankan harga diri dan empati terhadap penderitaan orang 

lain. Pemimpin yang menjunjung nilai ini tidak akan bersikap semena-mena atau menjatuhkan 

martabat orang lain. Sebaliknya, ia akan hadir sebagai pelayan yang mengangkat dan 

menyembuhkan, sebagaimana Kristus hadir di tengah orang berdosa dan tertindas. Penggabungan 

nilai-nilai ini dapat memperkuat karakter moral dan spiritual pemimpin Kristen di tengah tantangan 

zaman modern. 

Integrasi nilai-nilai kearifan lokal ke dalam kepemimpinan Kristen juga mendukung upaya 

inkulturasi Injil dalam konteks Indonesia. Inkulturasi berarti mewujudkan iman Kristen dalam bentuk 

yang dapat dipahami dan diterima oleh masyarakat lokal, tanpa kehilangan inti ajarannya (Sumartana, 

1994). Dalam proses ini, pemimpin Kristen berperan sebagai jembatan antara iman dan budaya, 

antara tradisi gereja dan kehidupan sehari-hari masyarakat. Proses ini menuntut kemampuan 

hermeneutis dan sensitivitas budaya agar nilai-nilai lokal tidak hanya dijadikan hiasan simbolik, tetapi 

sungguh menjadi bagian integral dari praktik kepemimpinan. Contohnya, dalam pelayanan di daerah 

pedalaman, penggunaan simbol-simbol lokal dan pendekatan komunikasi berbasis budaya setempat 

terbukti lebih efektif daripada pendekatan formalistik yang kaku. Pemimpin Kristen yang mengerti 



254 
 

konteks budaya akan lebih mudah diterima oleh komunitas dan mampu membangun pelayanan yang 

berdampak luas secara sosial maupun spiritual. 

Namun, proses integrasi ini tidak lepas dari tantangan dan dinamika kritis. Tidak semua nilai 

budaya lokal dapat langsung diadopsi ke dalam kepemimpinan Kristen. Diperlukan discernment atau 

kebijaksanaan rohani untuk membedakan mana nilai yang sesuai dengan prinsip Alkitab dan mana 

yang bertentangan. Misalnya, dalam beberapa budaya, masih terdapat nilai patriarkal yang 

menempatkan perempuan dalam posisi subordinat, yang bisa bertentangan dengan semangat 

kesetaraan dalam Kristus (Galatia 3:28). Oleh karena itu, pemimpin Kristen perlu menjalani proses 

refleksi teologis yang mendalam sebelum mengintegrasikan suatu nilai budaya. Di sinilah pentingnya 

peran lembaga pendidikan teologi dan komunitas gereja dalam mengembangkan kerangka kerja 

kontekstual yang sistematis dan bertanggung jawab. Hanya dengan pendekatan yang kritis dan 

reflektif, integrasi antara kearifan lokal dan kepemimpinan Kristen dapat menghasilkan pemimpin yang 

autentik, kontekstual, dan transformatif. 

Dengan demikian, integrasi nilai-nilai kearifan lokal dalam kepemimpinan Kristen merupakan 

proses penting dalam menjawab tantangan pelayanan yang nyata dan kontekstual di Indonesia. 

Melalui penggabungan nilai-nilai seperti gotong royong, musyawarah, pengabdian, dan kerendahan 

hati dengan prinsip Alkitabiah, pemimpin Kristen dapat tampil sebagai figur yang membumi dan 

memberi dampak nyata. Model kepemimpinan seperti ini bukan hanya menjadi jawaban atas 

kebutuhan internal gereja, tetapi juga menjadi kesaksian publik akan relevansi iman Kristen dalam 

kehidupan masyarakat Indonesia. Di tengah dinamika globalisasi dan modernisasi yang sering kali 

merenggangkan hubungan sosial, integrasi ini mampu memperkuat jati diri gereja sebagai komunitas 

yang hidup, peduli, dan relevan. Oleh karena itu, perlu adanya keseriusan dari semua pihak untuk 

terus mengeksplorasi, mengembangkan, dan menerapkan nilai-nilai budaya lokal dalam kerangka 

iman Kristen yang dinamis. 

 

Model Kepemimpinan Kristen Kontekstual di Tengah Pluralitas Budaya 

Indonesia merupakan negara dengan tingkat pluralitas budaya, suku, bahasa, dan agama 

yang sangat tinggi. Kondisi ini menuntut hadirnya model kepemimpinan Kristen yang mampu 

memahami, menghargai, dan menjawab kebutuhan masyarakat yang beragam secara kontekstual. 

Kepemimpinan Kristen tidak dapat dijalankan secara seragam dan absolutistik, melainkan harus 

bersifat lentur dan inklusif sesuai dengan latar belakang budaya masyarakat yang dilayani. Model 

kepemimpinan yang terlalu menekankan struktur hierarkis atau pola komunikasi tunggal sering kali 

tidak efektif dalam menjembatani relasi antar budaya di lingkungan multikultural. Oleh karena itu, 

diperlukan pendekatan kepemimpinan yang adaptif terhadap realitas pluralisme dan yang mampu 

mengaktualisasikan nilai-nilai Kristen seperti kasih, keadilan, dan damai sejahtera dalam bingkai 

keberagaman (Gultom, 2014). 

Salah satu ciri utama dari model kepemimpinan Kristen kontekstual adalah pendekatan 

inklusif dan partisipatif. Kepemimpinan seperti ini mendorong adanya keterlibatan aktif dari berbagai 

kelompok budaya dan denominasi dalam pengambilan keputusan serta pelaksanaan pelayanan. 

Dalam masyarakat multikultural, pemimpin Kristen dituntut untuk mendengarkan secara aktif, 

menghargai perbedaan, dan mampu membangun jembatan komunikasi yang efektif antar kelompok. 

Prinsip musyawarah yang ada dalam budaya Indonesia menjadi fondasi penting untuk menciptakan 



255 

 

proses kepemimpinan yang demokratis dan berkeadilan. Dengan demikian, model kepemimpinan 

tidak lagi berpusat pada figur pemimpin tunggal, tetapi pada dinamika kolektif yang berbasis pada 

kesetaraan dan tanggung jawab bersama dalam tubuh Kristus (1 Korintus 12:12-27). 

Konteks pluralisme juga menuntut adanya kecakapan antarbudaya (intercultural competence) 

dari pemimpin Kristen. Ini mencakup kemampuan untuk memahami simbol-simbol budaya, narasi 

lokal, nilai-nilai tradisional, serta cara berkomunikasi yang khas dari masing-masing kelompok. 

Seorang pemimpin yang tidak sensitif terhadap konteks budaya bisa saja menimbulkan resistensi atau 

bahkan konflik, meskipun niat pelayanannya baik. Sebaliknya, pemimpin yang mengintegrasikan 

pemahaman budaya lokal ke dalam pelayanan akan lebih mudah diterima oleh masyarakat dan bisa 

menjadi alat efektif dalam menyampaikan pesan Injil. Sebagai contoh, dalam pelayanan di wilayah 

Papua, pemimpin Kristen yang memahami struktur sosial adat, makna simbolik dalam tarian dan lagu-

lagu rakyat, serta praktik musyawarah adat akan lebih berhasil dalam membangun relasi yang 

harmonis dengan masyarakat setempat (Mofu, 2012). 

Model kepemimpinan Kristen yang kontekstual di tengah pluralitas budaya juga bersifat 

transformasional, yakni memampukan komunitas untuk bergerak dari kondisi sosial yang penuh 

ketegangan menuju rekonsiliasi dan damai sejahtera. Pemimpin dalam hal ini tidak hanya bertugas 

sebagai administrator gereja, tetapi sebagai agen perdamaian dan keadilan sosial. Hal ini menjadi 

sangat penting dalam konteks Indonesia, di mana ketegangan identitas dan potensi konflik horizontal 

kerap muncul di tingkat lokal. Pemimpin Kristen yang mampu mengaktualisasikan semangat 

rekonsiliasi akan menjadikan gereja sebagai ruang aman dan terbuka bagi semua kelompok. Prinsip 

kasih kepada sesama dan penghargaan terhadap martabat manusia menjadi fondasi etik dalam 

kepemimpinan semacam ini, yang tidak hanya berbicara pada ruang liturgis, tetapi juga dalam ruang 

publik dan sosial (Kristiyanto, 2016). 

Selain itu, dalam konteks Indonesia, model kepemimpinan Kristen haruslah inkarnasional, 

yakni hadir secara nyata dan bersentuhan langsung dengan kehidupan masyarakat. Sebagaimana 

Kristus turun dan hidup bersama umat manusia, pemimpin Kristen harus turun dari menara gading 

teologi ke realitas sosial umat yang penuh dinamika. Ini berarti keterlibatan dalam isu-isu seperti 

kemiskinan, pendidikan, ketidakadilan gender, dan perusakan lingkungan tidak bisa dihindari. 

Kepemimpinan Kristen yang kontekstual harus peka terhadap persoalan riil masyarakat dan 

menjawabnya dengan solusi yang adil dan kasih. Dalam budaya Toraja, misalnya, pemimpin yang 

hadir dalam ritus adat dan menjadi bagian dari peristiwa-peristiwa sosial akan lebih dihormati dan 

didengar suaranya dalam menyuarakan nilai-nilai kerajaan Allah (Randa, 2018). Dengan demikian, 

model kepemimpinan Kristen yang kontekstual bukan hanya relevan, tetapi juga transformatif bagi 

masyarakat yang dilayani. 

Akhirnya, keberhasilan model kepemimpinan Kristen kontekstual di tengah pluralitas budaya 

sangat ditentukan oleh kemampuan refleksi dan pembelajaran berkelanjutan. Pemimpin Kristen harus 

senantiasa membuka diri terhadap kritik, masukan, dan perubahan. Dalam dunia yang terus berubah, 

sikap otoriter dan kaku tidak lagi relevan. Pemimpin yang kontekstual adalah mereka yang bersedia 

belajar dari pengalaman budaya lokal, dari umat yang dilayani, dan dari karya Roh Kudus yang 

bekerja dalam sejarah umat manusia. Dalam terang iman Kristen, refleksi ini merupakan bagian dari 

proses pertobatan terus-menerus (metanoia) yang menjadikan pemimpin semakin serupa dengan 

Kristus, sang pemimpin utama yang menjadi hamba bagi semua. Oleh sebab itu, pengembangan 



256 
 

kepemimpinan Kristen kontekstual tidak hanya membutuhkan strategi, tetapi juga spiritualitas yang 

mendalam dan terbuka terhadap karya Allah dalam setiap budaya dan bangsa. 

 

Pendidikan Teologi dan Peran Gereja dalam Pembentukan Kepemimpinan Kontekstual 

Pendidikan teologi memiliki peran sentral dalam membentuk pemimpin Kristen yang tidak 

hanya memahami doktrin secara akademis, tetapi juga mampu menerapkan nilai-nilai iman dalam 

konteks sosial budaya yang nyata. Di tengah realitas Indonesia yang majemuk, pendidikan teologi 

tidak dapat lagi bersifat abstrak dan terlepas dari realitas lokal. Justru, pendidikan teologi harus 

menjadi ruang pembentukan yang mendorong integrasi antara pemahaman teologis dan kepekaan 

budaya. Hal ini sejalan dengan gagasan teologi kontekstual yang menekankan pentingnya menjawab 

kebutuhan riil umat dalam terang Injil (Sumartana, 1994). Lembaga-lembaga teologi di Indonesia 

diharapkan tidak hanya mengajarkan teologi sistematik, biblika, dan sejarah gereja, tetapi juga 

memberi ruang bagi studi budaya lokal, dialog antaragama, dan isu-isu kontekstual seperti keadilan 

sosial, kemiskinan, dan pluralisme. 

Salah satu pendekatan yang dapat digunakan dalam pendidikan teologi kontekstual adalah 

teologi praksis, yakni pembelajaran yang menghubungkan teori dengan pengalaman dan tindakan 

nyata di lapangan. Dalam kerangka ini, mahasiswa teologi tidak hanya belajar di ruang kelas, tetapi 

juga turun langsung ke masyarakat untuk memahami tantangan sosial, budaya, dan spiritual yang 

dihadapi umat. Proyek pelayanan lapangan, observasi budaya, serta keterlibatan dalam kehidupan 

jemaat setempat menjadi bagian penting dalam proses pembelajaran. Dengan demikian, calon 

pemimpin Kristen akan terbiasa untuk berpikir reflektif dan responsif terhadap dinamika masyarakat. 

Menurut Pattinama (2017), pendidikan teologi yang mengabaikan konteks sosial justru akan 

menghasilkan pemimpin yang kaku, tidak peka, dan kurang relevan dalam pelayanan. Oleh karena 

itu, kurikulum teologi perlu direformasi agar lebih partisipatif dan kontekstual. 

Selain lembaga pendidikan, gereja juga memiliki peran penting dalam pembentukan 

kepemimpinan yang kontekstual. Gereja bukan hanya tempat ibadah, tetapi juga komunitas yang 

mendidik, membina, dan membentuk karakter. Di dalam gereja, nilai-nilai kepemimpinan seperti kasih, 

kerendahan hati, tanggung jawab, dan kepekaan sosial ditanamkan melalui berbagai kegiatan 

pelayanan dan pembinaan. Gereja memiliki potensi besar dalam menumbuhkan pemimpin yang tidak 

hanya mengandalkan intelektualitas, tetapi juga spiritualitas dan integritas. Pembinaan pemimpin 

dapat dilakukan melalui program kaderisasi, pelatihan kepemimpinan jemaat, retret rohani, dan 

pembinaan kelompok kecil. Dalam konteks budaya lokal, gereja juga dapat melibatkan tokoh adat 

atau sesepuh dalam proses mentoring, sehingga calon pemimpin Kristen juga belajar menghormati 

dan memahami kebijaksanaan lokal yang hidup dalam masyarakat. 

Peran gereja dalam pembentukan kepemimpinan kontekstual juga tampak dalam 

kemampuannya menafsirkan ulang nilai-nilai Injil dalam bahasa budaya setempat. Gereja yang 

mampu berdialog dengan budaya lokal akan lebih mudah diterima oleh masyarakat dan menjadi agen 

perubahan yang relevan. Sebagai contoh, dalam budaya Sumba dikenal dengan filosofi hamayang 

(mendoakan) dan marapu (penghormatan terhadap leluhur), yang meskipun tidak dapat diadopsi 

secara teologis, namun semangat penghormatan dan kesalehan dapat dijadikan jembatan dalam 

membentuk pemimpin Kristen yang berakar pada nilai spiritual lokal. Dalam proses ini, gereja perlu 

mengembangkan pendekatan inkulturasi dan dialog budaya, bukan sekadar menolak atau 



257 

 

menggantikan tradisi, melainkan menyaring dan menafsirkan secara bijak dalam terang firman Tuhan 

(Mulder, 2001). 

Selain itu, gereja memiliki tanggung jawab untuk menciptakan ruang diskusi dan refleksi 

bersama mengenai tantangan-tantangan kepemimpinan Kristen di tengah masyarakat yang terus 

berubah. Forum-forum diskusi teologis, seminar kebudayaan, dan lokakarya kepemimpinan lintas 

budaya dapat menjadi sarana bagi pemimpin dan jemaat untuk bersama-sama mengevaluasi dan 

membangun paradigma kepemimpinan yang kontekstual. Dalam forum seperti ini, terjadi perjumpaan 

antara berbagai pengalaman lokal, kesaksian pelayanan, serta refleksi teologis yang dapat 

memperkaya pemahaman bersama. Gereja juga dapat mendorong kolaborasi antara denominasi dan 

antaragama dalam membentuk pemimpin yang mampu menjembatani perbedaan dan 

mempromosikan perdamaian. Kepemimpinan Kristen yang kuat tidak lahir dalam isolasi, tetapi dalam 

komunitas yang dinamis dan terbuka terhadap pembaruan (Kristiyanto, 2016). 

Pendidikan teologi dan gereja juga harus memperhatikan pentingnya pembentukan karakter 

sebagai fondasi utama kepemimpinan Kristen. Kecerdasan akademik dan kompetensi organisasi 

tidak akan cukup apabila tidak disertai dengan karakter Kristus yang rendah hati, jujur, dan melayani. 

Oleh karena itu, pendidikan teologi dan gereja perlu menyelaraskan pengajaran kognitif dengan 

pembinaan spiritual dan moral. Proses ini bisa difasilitasi melalui disiplin rohani seperti doa, pelayanan 

sosial, dan persekutuan yang mendalam. Pendidikan karakter tidak hanya diajarkan, tetapi harus 

diteladankan oleh para pengajar dan pemimpin gereja. Model kepemimpinan Yesus Kristus yang 

melayani dan rela berkorban harus menjadi teladan utama bagi calon pemimpin Kristen masa kini. 

Gereja yang konsisten membentuk karakter akan menghasilkan pemimpin yang bukan hanya cakap 

secara teologis, tetapi juga tahan uji dalam menghadapi tekanan pelayanan dan dinamika 

masyarakat. 

Dengan demikian, pendidikan teologi dan peran gereja sangat penting dalam membentuk 

kepemimpinan Kristen yang kontekstual di Indonesia. Pendidikan teologi harus mampu membekali 

calon pemimpin dengan pemahaman iman yang kokoh, keterampilan kontekstual, serta kepekaan 

budaya yang tinggi. Di sisi lain, gereja sebagai komunitas pembinaan harus menciptakan ekosistem 

yang mendukung pertumbuhan spiritual, karakter, dan kemampuan kepemimpinan. Kolaborasi antara 

pendidikan teologi dan gereja akan menjadi fondasi kuat dalam menghasilkan pemimpin-pemimpin 

Kristen yang tidak hanya memahami Injil, tetapi juga mampu menerapkannya secara kontekstual, 

relevan, dan transformatif dalam kehidupan masyarakat Indonesia yang multikultural. 

 

Tantangan dan Risiko dalam Kontekstualisasi Kepemimpinan Kristen 

Meskipun kontekstualisasi merupakan pendekatan penting dan relevan dalam kepemimpinan 

Kristen di Indonesia, proses ini tidak lepas dari berbagai tantangan dan risiko yang perlu dicermati 

secara kritis. Salah satu tantangan utama adalah potensi terjadinya sinkretisme, yakni pencampuran 

antara ajaran Kristen dan unsur budaya lokal yang tidak lagi sesuai dengan inti iman Kristen. 

Sinkretisme dapat menyebabkan terjadinya distorsi teologis, di mana nilai-nilai budaya yang 

sebenarnya bertentangan dengan firman Tuhan justru diadopsi tanpa penyaringan. Hal ini bisa terjadi 

apabila pemimpin Kristen tidak memiliki dasar teologi yang kuat dan tidak melakukan proses 

kontekstualisasi secara reflektif dan bertanggung jawab. Seperti dikemukakan oleh Sumartana 



258 
 

(1994), kontekstualisasi harus didasarkan pada kesetiaan terhadap Injil dan keterbukaan terhadap 

budaya, bukan kompromi terhadap kebenaran teologis demi penerimaan sosial. 

Selain sinkretisme, tantangan lain yang muncul dalam kontekstualisasi adalah resistensi dari 

dalam tubuh gereja itu sendiri. Tidak sedikit gereja atau komunitas Kristen yang bersikap eksklusif 

dan konservatif terhadap budaya lokal, memandangnya sebagai sesuatu yang harus dijauhi atau 

bahkan diberangus. Pandangan ini muncul dari pemahaman teologi yang kaku dan pengaruh historis 

dari model misi Barat yang menolak bentuk-bentuk ekspresi lokal. Akibatnya, upaya kontekstualisasi 

sering kali menghadapi penolakan, baik dari pemimpin gereja maupun jemaat, karena dianggap 

menyimpang dari tradisi kekristenan yang “asli”. Padahal, seperti dijelaskan oleh Bevans (2002), 

semua bentuk teologi sejatinya adalah kontekstual, termasuk yang selama ini dianggap universal. 

Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan pendidikan yang mendalam dan dialog yang terbuka agar 

gereja dapat memahami bahwa kontekstualisasi bukan ancaman, tetapi sebuah keharusan dalam 

pewartaan Injil yang hidup dan relevan. 

Tantangan berikutnya adalah keterbatasan literatur dan sumber daya yang mendukung 

proses kontekstualisasi kepemimpinan Kristen di Indonesia. Banyak lembaga pendidikan teologi 

belum menyediakan kurikulum dan bahan ajar yang secara khusus membahas nilai-nilai lokal dalam 

kaitannya dengan kepemimpinan Kristen. Sebagian besar materi yang digunakan masih berorientasi 

pada model-model Barat yang kurang menyentuh konteks masyarakat Indonesia. Hal ini 

mengakibatkan calon pemimpin Kristen tidak memiliki cukup referensi untuk memahami dan 

mengapresiasi kearifan lokal. Dalam jangka panjang, keterbatasan ini berisiko melanggengkan gaya 

kepemimpinan yang tidak kontekstual dan tidak berakar pada kehidupan nyata masyarakat. Oleh 

sebab itu, diperlukan upaya kolektif dari akademisi, teolog, dan pelayan gereja untuk 

mengembangkan riset, publikasi, dan bahan pelatihan yang mendukung kontekstualisasi 

kepemimpinan dalam berbagai budaya di Indonesia (Kristiyanto, 2016). 

Risiko lain yang patut diperhatikan adalah kemungkinan terjadinya bias budaya dalam proses 

kontekstualisasi. Pemimpin Kristen yang berasal dari latar budaya tertentu bisa saja secara tidak 

sadar mengutamakan nilai-nilai budaya asalnya dan mengabaikan keragaman nilai budaya lain yang 

juga hidup dalam komunitas Kristen. Dalam konteks masyarakat majemuk seperti Indonesia, bias 

budaya ini dapat menimbulkan ketegangan antarjemaat, konflik internal gereja, atau bahkan 

marginalisasi kelompok tertentu. Oleh karena itu, kontekstualisasi kepemimpinan harus 

memperhatikan dinamika pluralitas secara inklusif dan adil. Pemimpin Kristen harus bersikap terbuka 

dan rendah hati dalam memahami kekayaan budaya yang berbeda-beda, serta memastikan bahwa 

semua suara dalam komunitas mendapat tempat yang layak. Sikap ini sesuai dengan semangat tubuh 

Kristus yang menghargai perbedaan dan bekerja sama dalam kasih (1 Korintus 12:12-26). 

Selain itu, kontekstualisasi juga menghadapi tantangan dari luar gereja, terutama dalam 

masyarakat yang memiliki sistem nilai adat atau kepercayaan lokal yang kuat. Pemimpin Kristen 

sering kali dihadapkan pada dilema antara menghormati nilai-nilai budaya setempat dan 

mempertahankan integritas ajaran Kristen. Misalnya, dalam budaya tertentu, terdapat praktik adat 

yang mengandung unsur mistik, ritual persembahan, atau sistem hierarki yang tidak sesuai dengan 

semangat Injil. Dalam situasi seperti ini, pemimpin Kristen perlu memiliki ketajaman rohani dan 

keberanian untuk bersikap profetik tanpa menyinggung atau merusak harmoni sosial. Proses dialog, 

edukasi, dan pendekatan pastoral menjadi kunci dalam mengatasi tantangan ini. Pemimpin Kristen 



259 

 

tidak cukup hanya menolak praktik-praktik yang tidak sesuai, tetapi juga harus menawarkan alternatif 

yang membangun dan relevan bagi komunitas (Pattinama, 2017). 

Terakhir, tantangan terbesar dalam kontekstualisasi kepemimpinan Kristen adalah kebutuhan 

akan integritas dan spiritualitas yang matang dari para pemimpinnya. Kontekstualisasi bukan sekadar 

strategi komunikasi atau pendekatan misi, tetapi merupakan proses spiritual yang memerlukan 

kepekaan terhadap karya Roh Kudus di tengah-tengah budaya manusia. Pemimpin yang tidak 

memiliki kehidupan rohani yang dalam akan mudah tergoda untuk menyesuaikan diri dengan budaya 

secara berlebihan atau menggunakan kontekstualisasi sebagai alat politik untuk memperoleh 

dukungan. Oleh karena itu, pembinaan karakter dan kedewasaan iman menjadi aspek yang sangat 

penting dalam membentuk pemimpin Kristen yang mampu menjalankan proses kontekstualisasi 

secara sehat dan bertanggung jawab. Seperti yang ditunjukkan oleh kehidupan Yesus, kepemimpinan 

yang sejati berakar pada kedekatan dengan Allah dan kasih yang tulus terhadap manusia (Filipi 2:5-

11). 

Dengan memahami berbagai tantangan dan risiko ini, proses kontekstualisasi dalam 

kepemimpinan Kristen harus dilakukan secara kritis, reflektif, dan bertanggung jawab. Kesadaran 

terhadap potensi bahaya sinkretisme, bias budaya, resistensi internal, serta tekanan eksternal harus 

menjadi pertimbangan dalam menyusun model kepemimpinan yang kontekstual namun tetap setia 

pada Injil. Dengan bekal teologi yang kokoh, spiritualitas yang mendalam, dan keberanian untuk 

berdialog, para pemimpin Kristen di Indonesia dapat menjadi agen perubahan yang membawa nilai-

nilai kerajaan Allah secara relevan dan transformatif di tengah masyarakat yang plural. 

 

KESIMPULAN 

Proses kontekstualisasi dalam kepemimpinan Kristen merupakan upaya strategis dan teologis yang 

sangat penting dalam menjawab tantangan pelayanan di tengah masyarakat Indonesia yang 

multikultural dan pluralistik. Melalui pendekatan yang menghargai nilai-nilai kearifan lokal, 

kepemimpinan Kristen dapat menjadi lebih relevan, membumi, dan berdampak nyata dalam 

kehidupan umat. Integrasi nilai-nilai seperti gotong royong, musyawarah, penghormatan terhadap 

sesama, dan pengabdian komunitas dengan prinsip-prinsip Alkitabiah mampu melahirkan model 

kepemimpinan yang tidak hanya rohani, tetapi juga kontekstual dan transformatif. Model 

kepemimpinan kontekstual yang inklusif dan partisipatif sangat dibutuhkan dalam membangun gereja 

dan komunitas yang mampu hidup berdampingan dalam keberagaman budaya, bahasa, dan agama. 

Pemimpin Kristen harus mampu menjadi jembatan antar budaya, memiliki sensitivitas antarbudaya, 

dan menjadi agen rekonsiliasi dalam konteks masyarakat yang kerap diwarnai potensi konflik dan 

ketegangan sosial. Untuk itu, pemimpin Kristen harus dilatih tidak hanya secara teologis, tetapi juga 

secara sosiokultural dan pastoral agar mampu menjawab dinamika zaman secara bijaksana. 

Pendidikan teologi dan peran gereja sangat krusial dalam membentuk pemimpin yang kontekstual. 

Lembaga pendidikan teologi harus mengembangkan kurikulum yang relevan dengan konteks lokal, 

sementara gereja harus menjadi tempat pembinaan karakter, spiritualitas, dan kepemimpinan yang 

tanggap terhadap kebutuhan masyarakat. Keduanya perlu berkolaborasi dalam menciptakan 

ekosistem pembelajaran yang mendorong refleksi kritis, dialog budaya, serta keterlibatan aktif dalam 

isu-isu sosial dan kemasyarakatan. Namun demikian, kontekstualisasi bukan tanpa tantangan. Risiko 

sinkretisme, bias budaya, resistensi internal, dan keterbatasan literatur lokal harus diantisipasi melalui 



260 
 

pembinaan teologis yang mendalam dan penguatan spiritualitas pemimpin. Kontekstualisasi tidak 

boleh menjadi kompromi terhadap kebenaran Injil, tetapi justru menjadi sarana memperlihatkan 

bahwa firman Tuhan hidup dan relevan di dalam setiap kebudayaan dan zaman. Karena itu, pemimpin 

Kristen perlu menjalani proses kontekstualisasi secara reflektif, bertanggung jawab, dan terbuka 

terhadap bimbingan Roh Kudus. Dengan memperhatikan semua dimensi tersebut, kontekstualisasi 

dalam kepemimpinan Kristen bukanlah pilihan, melainkan keharusan di tengah realitas Indonesia 

yang kaya akan budaya dan keberagaman. Pemimpin Kristen yang mampu membaca zaman, 

mengakar dalam firman, dan menyerap nilai-nilai lokal secara bijak akan menjadi alat Allah untuk 

membawa transformasi dalam gereja maupun masyarakat. Di tangan para pemimpin yang 

kontekstual, Injil tidak hanya dikhotbahkan, tetapi dihidupi dan menjadi terang yang menerangi 

kehidupan bangsa. 

  

DAFTAR PUSTAKA 
Bevans, S. B. (2002). Models of Contextual Theology. New York: Orbis Books. 
Gultom, F. (2014). Kepemimpinan Gereja yang Kontekstual dalam Masyarakat Majemuk. Jakarta: 

BPK Gunung Mulia. 
Kristiyanto, Y. B. (2016). Menjadi Gereja yang Relevan di Tengah Masyarakat Multikultural. 

Yogyakarta: Kanisius. 
Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 
Mofu, Y. (2012). Pelayanan Kontekstual di Tanah Papua: Studi Kasus Gereja Lokal dan Budaya Adat. 

Jayapura: Penerbit STT Walter Post. 
Mulder, N. (2001). Mysticism in Java: Ideology in Indonesia. Yogyakarta: LKIS. 
Naim, M. (2001). Merantau: Pola Migrasi Suku Minangkabau. Jakarta: LP3ES. 
Pattinama, M. (2017). Pendidikan Teologi Kontekstual: Membangun Kepemimpinan Gereja yang 

Responsif Terhadap Budaya. Ambon: Pustaka Pelayanan Kontekstual. 
Randa, J. (2018). Kepemimpinan Kristen dalam Tradisi Budaya Toraja. Makale: STT Rantepao Press. 
Simanjuntak, T. (2015). Kebudayaan Batak dan Nilai-Nilai Sosialnya. Medan: Pustaka Sumatera. 
Sumartana, D. (1994). Teologi Kontekstual di Indonesia: Pengalaman Islam. Jakarta: BPK Gunung 

Mulia. 


