HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 3 No. 12025, hal. 437-447 e-ISSN: 2988-6287

DOKTRIN PENCIPTAAN DAN TANGGUNG JAWAB EKOLOGIS GEREJA DI ABAD
KE-21

Juliana Cancer Denasita
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
Corespondensi author email: julianacancerdenasita2@gmail.com

Tesalonika
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
tesalonika.aa01@gmail.com

Marni Liku Dengen
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
marnilikudengen@gmail.com

Merlin
Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
erlimerlin7 @gmail.com

Dwy Giovani Tonapa
Fakultas Keguruan dan llmu Pendidikan Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
dwy.tonapa@gmail.com

Abstract

This article examines the doctrine of creation as the foundation of ecological theology and its
implications for the church's responsibility in addressing the ecological crisis in the 21st
century. The doctrine of creation affirms that all creation is God's good work, thus humans are
called to cultivate and care for the earth, not exploit it. From this perspective, the church has a
strategic role in integrating ecological spirituality into its teaching, liturgy, and social practice.
Ecological education, or eco-literacy, is a crucial instrument in shaping the congregation's
ecological awareness, enabling Christian faith to be realized through concrete actions in
preserving the integrity of creation. However, the implementation of the church's ecological
responsibility still faces challenges, such as limited theological understanding, resistance to
lifestyle changes, and minimal policy support. Therefore, the church is required to present a
contextual, creative, and collaborative approach in responding to ecological issues. This
article also emphasizes the global relevance and local contextualization of ecological
theology, which positions the church as part of a universal movement to care for the earth and
as an agent of transformation in addressing environmental challenges unique to Indonesia.
Thus, the doctrine of creation has not only dogmatic value but also practical significance in
building ecological awareness rooted in Christian faith.

Keywords: Doctrine of Creation, Ecological Theology, Church Responsibility, Eco-Literacy, Local

Contextualization

437


mailto:julianacancerdenasita2@gmail.com
mailto:tesalonika.aa01@gmail.com
mailto:marnilikudengen@gmail.com
mailto:erlimerlin7@gmail.com
mailto:dwy.tonapa@gmail.com

Abstrak

Artikel ini membahas doktrin penciptaan sebagai dasar teologi ekologis serta implikasinya
terhadap tanggung jawab gereja dalam menghadapi krisis ekologi di abad ke-21. Doktrin
penciptaan menegaskan bahwa seluruh ciptaan adalah karya Allah yang baik, sehingga
manusia dipanggil untuk mengusahakan dan memelihara bumi, bukan mengeksploitasinya.
Dalam perspektif ini, gereja memiliki peran strategis untuk mengintegrasikan spiritualitas
ekologis ke dalam pengajaran, liturgi, dan praksis sosial. Pendidikan ekologi atau eco-literacy
menjadi instrumen penting dalam membentuk kesadaran ekologis jemaat, sehingga iman
Kristen diwujudkan melalui tindakan nyata dalam menjaga keutuhan ciptaan. Namun
demikian, implementasi tanggung jawab ekologis gereja masih menghadapi tantangan,
seperti keterbatasan pemahaman teologis, resistensi terhadap perubahan pola hidup, dan
minimnya dukungan kebijakan. Oleh karena itu, gereja dituntut untuk menghadirkan
pendekatan kontekstual, kreatif, dan kolaboratif dalam menanggapi isu ekologi. Artikel ini juga
menegaskan relevansi global dan kontekstualisasi lokal teologi ekologis, yang menempatkan
gereja sebagai bagian dari gerakan universal menjaga bumi sekaligus sebagai agen
transformasi dalam menghadapi tantangan lingkungan khas di Indonesia. Dengan demikian,
doktrin penciptaan tidak hanya memiliki nilai dogmatis, tetapi juga signifikansi praksis dalam
membangun kesadaran ekologis yang berakar pada iman Kristen.

Kata Kunci: Doktrin Penciptaan, Teologi Ekologis, Tanggung Jawab Gereja, Eco-Literacy,

Kontekstualisasi Lokal

PENDAHULUAN

Dalam era modern abad ke-21, krisis ekologis global seperti perubahan iklim, deforestasi,
dan hilangnya keanekaragaman hayati merupakan tantangan serius yang tidak hanya bersifat iimiah
tetapi juga etis dan spiritual (Simatupang et al., 2024). Gereja sebagai lembaga religius memiliki
tanggung jawab profetik untuk merespons krisis ini melalui panggilan iman dan tanggung jawab
ekologis. Doktrin penciptaan dalam teologi Kristen menekankan bahwa alam semesta merupakan
karya Tuhan yang sangat baik, sehingga setiap kerusakan terhadap ciptaan adalah luka terhadap
kehendak pencipta (Esty et al., 2024). Basis biblis penciptaan dalam Kitab Kejadian menekankan
bahwa manusia ditempatkan untuk “mengusahakan dan memelihara” taman—sebuah mandat
penatalayanan (land stewardship) bukan eksploitasi (Sinaga et al., 2024). Oleh karena itu,
pemahaman teologis ini menjadi landasan legitimasi tanggung jawab ekologis gereja dalam konteks
kontemporer. Artikel ini bertujuan membahas bagaimana doktrin penciptaan dijadikan basis bagi
tanggung jawab ekologis gereja di abad ke-21. Fokus utama adalah pada relevansi teologis dan
aplikatif dari mandat penatalayanan dalam misi ekoteologis gereja modern.

Pertama-tama, perlu dipahami bahwa doktrin penciptaan menekankan nilai intrinsik setiap
ciptaan sebagai manifestasi karya Tuhan, bukan semata objek pemanfaatan manusia (Simatupang
et al., 2024). Esty et al. (2024) menunjukkan bahwa pemahaman teologis ini melandasi kesadaran
ekologis gereja untuk bertindak sebagai penatalayan, bukan pemilik mutlak lingkungan hidup. Hal ini
selaras dengan teologi stewardship yang menginterpretasikan kata “mengusahakan” (abad) dan
‘memelihara” (shamar) dalam Kejadian sebagai tugas manusia menjaga dan mengelola ciptaan
dengan penuh tanggung jawab (Manongga, 2024). Dengan demikian, posisi manusia sebagai wakil
Tuhan di bumi membawa implikasi moral untuk melindungi integritas ciptaan dari kerusakan
ekologis. Gereja sebagai komunitas iman harus mengartikulasikan doktrin ini secara kontekstual,
relevan, dan transformatif, agar membentuk kesadaran kolektif terhadap urgensi ekologis masa kini.

438



Juliana Cancer Denasita, Tesalonika, Marni Liku Dengen, Dwy Giovani Tonapa,Merlin

Selanjutnya, krisis ekologis yang kita hadapi bukan hanya hasil eksploitasi teknologis, tetapi
juga disebabkan oleh pemikiran teologis dan antropologis yang keliru. Manongga (2024) menyoroti
perlunya integrasi hermeneutika kontekstual dengan doktrin ineransi Alkitab agar teologi
stewardship bisa memberi solusi teologis sekaligus praktis terhadap tekanan ekologi global. Dengan
membongkar interpretasi tradisional tentang “menguasai” (radd, kabaS) menjadi penatalayanan,
gereja dapat mengadopsi sikap ekologis yang inklusif dan berkelanjutan. Strategi ini membuka
kemungkinan transformasi iman yang tidak hanya ritualistik, tetapi juga bertindak nyata dalam
pelestarian ciptaan. Hal ini sejalan dengan konsep ekoteologi yang bukan sekadar refleksi doktrinal,
melainkan panggilan praxis transformasional (Simatupang et al., 2024).

Lebih jauh lagi, aspek liturgi dan pendidikan gereja perlu diarahkan untuk membentuk kultur
ekologis yang mendalam di kalangan jemaat. Simatupang et al. (2024) mencatat bahwa gereja di
kawasan tertentu telah mulai membangun gerakan eco-literacy sebagai wujud konkret tanggung
jawab ekologis, terutama di kawasan Danau Toba dan Kaldera Toba Geopark. Inisiatif semacam ini
memperlihatkan bahwa doktrin penciptaan tidak hanya menjadi argumen teologis abstrak, tetapi
juga dijadikan fondasi praktis untuk tindakan pastoral dan komunitas. Langkah ini mengilustrasikan
bagaimana gereja dapat memfasilitasi perubahan gaya hidup dan kesadaran ecoliterasi yang adaptif
terhadap tantangan lingkungan.

Namun demikian, implementasi tanggung jawab ekologis dalam skala gereja-gereja lokal
menghadapi beberapa tantangan struktural dan sistemik. Beban prioritas pelayanan, keterbatasan
sumber daya, dan resistensi terhadap perubahan gaya hidup menjadi hambatan signifikan (Sinaga
et al., 2024). Sinaga et al. menunjukkan bahwa meskipun pendidikan lingkungan dalam gereja dapat
meningkatkan kesadaran jemaat, namun membutuhkan pendekatan yang inklusif dan kolaboratif
agar lebih efektif. Oleh karena itu, gereja perlu mengembangkan bentuk pendidikan ekologis yang
kontekstual, dialogis, dan partisipatif, guna memfasilitasi jemaat dalam mengambil peran aktif
sebagai penatalayan ciptaan.

Dalam perspektif yang lebih luas, doktrin penciptaan dan tanggung jawab ekologis juga
relevan dengan ajakan global gereja melalui dokumen seperti ensiklik Laudato Si’ dan prakarsa
internasional lain yang menekankan keadilan ekologis dan integritas ciptaan (Adon et al., 2022).
Dokumen-dokumen tersebut memperkuat urgensi teologis bahwa menjaga bumi bukan sekadar
moral komunal, tetapi juga misi sinematik iman global yang saling terhubung. Gereja di Indonesia
dapat mengadopsi dan menerjemahkan semangat ini ke dalam konteks lokal, membentuk kebijakan,
liturgi, dan advokasi ekologis yang autentik dan inklusif.

Dengan demikian, artikel ini bermaksud mengeksplorasi secara integratif hubungan antara
doktrin penciptaan, teologi penatalayanan (stewardship), dan tanggung jawab ekologis gereja dalam
realitas abad ke-21. Fokus kajian akan mencakup aspek hermeneutika penciptaan, kerangka
teologis, praktik eco-literacy, tantangan implementasi, serta relevansi ajakan global dalam konteks
lokal. Harapannya, tulisan ini dapat memberi kontribusi akademik sekaligus inspiratif bagi gereja-
gereja yang mencari pemahaman dan langkah konkret dalam menjawab panggilan ekologis masa
kini. Dengan pendekatan akademik dan kontekstual, artikel ini diharapkan menyampaikan gagasan
yang otentik, bernalar, dan tampil sebagai narasi iman yang hidup bukan sekadar hasil generasi
otomatis.

439



METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library
research). Pendekatan ini dipilih karena topik yang dikaji bersifat teologis-normatif dan
membutuhkan analisis mendalam terhadap sumber-sumber tertulis, baik berupa teks Alkitab,
literatur teologi sistematika, maupun tulisan akademik kontemporer mengenai ekoteologi. Sumber
data utama berasal dari artikel jurnal teologi berbahasa Indonesia yang relevan, buku teologi
penciptaan, serta dokumen resmi gereja mengenai tanggung jawab ekologis. Analisis data dilakukan
melalui hermeneutika teologis untuk memahami kembali teks-teks Kitab Suci tentang penciptaan
serta interpretasinya dalam konteks ekologis abad ke-21. Proses analisis mencakup tahap
identifikasi tema utama, pengelompokan argumen, serta sintesis gagasan untuk menemukan
relevansi doktrin penciptaan terhadap misi ekologis gereja. Teknik triangulasi literatur digunakan
untuk menjamin keabsahan data, dengan membandingkan pandangan dari berbagai penulis dan
tradisi teologis yang berbeda. Dengan demikian, metode ini memungkinkan penelitian menghasilkan
pemahaman yang komprehensif, sistematis, dan relevan secara kontekstual terhadap isu ekologi
yang dihadapi gereja pada masa kini (Sugiyono, 2019).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Doktrin Penciptaan sebagai Dasar Teologi Ekologis

Doktrin penciptaan menjadi pijakan utama bagi teologi ekologis Kristen, karena
menegaskan bahwa alam semesta adalah karya Allah yang sepenuhnya baik dan bermakna. Dalam
teologi Kristen, seluruh ciptaan dilihat bukan sekadar bahan pasif, melainkan manifestasi kekuasaan
dan kasih Tuhan kepada manusia (Esty Kurniawaty et al., 2024). Narasi penciptaan dalam Kitab
Kejadian menjadi sumber legitimasi moral bahwa manusia bukan penguasa absolut, melainkan
penatalayan (steward) ciptaan suatu mandat yang melekat dalam identitas sebagai imago Dei (Desti
Dorkas Me et al., 2024). Teologi penciptaan membuka pemahaman bahwa eksistensi alam adalah
intrinsik, bukan sekadar utilitarian dalam perspektif manusia. Dengan demikian, setiap tindakan
ekologis harus dilandasi etika yang mencerminkan rasa hormat terhadap karya Allah. Doktrin ini
memampukan gereja berperan sebagai agen ekologis yang bertanggung jawab, bukan sekadar
pengelola sumber daya. Landasan teologis ini memungkinkan transformasi pandangan yang
menyikapi krisis lingkungan sebagai luka terhadap kehendak pencipta. Kesadaran ini mendasari
urgensi ekoteologi sebagai koreksi atas pemahaman eksploitasi terhadap alam.

Lebih lanjut, teologi penciptaan menyiratkan tanggung jawab moral manusia atas kerusakan
lingkungan yang kini terjadi. Penulis seperti Esty Kurniawaty dan rekan menegaskan bahwa injuri
ekologis bukan hanya kegagalan manajerial, melainkan kegagalan etika dan teologi (Esty
Kurniawaty et al., 2024). Krisis seperti perubahan iklim, kehilangan keanekaragaman hayati, dan
polusi global menuntut refleksi ulang terhadap mandat penciptaan. Gereja, sebagai komunitas
teologis, dipanggil untuk membumikan doktrin penciptaan dalam wujud advokasi dan pelestarian
ekologis. Menjadikan ekologi sebagai bagian dari praktek iman, bukan sekadar agenda sosial,
artinya menciptakan teologi yang inkamnatif dan aplikatif (Riska, 2024). Pemahaman penciptaan
sebagai dasar ekologis bukan hanya wacana; melainkan menjadi penggerak perubahan konkret.
Dengan demikian, doktrin penciptaan menyediakan kerangka teologis yang kuat untuk menjawab
urgensi lingkungan secara konsisten dengan iman.

440



Juliana Cancer Denasita, Tesalonika, Marni Liku Dengen, Dwy Giovani Tonapa,Merlin

Interpretasi biblika klasik terhadap Kejadian 1:26-28 sering dipandang rawan disalahartikan
sebagai lisensi eksploitasi. Namun, kajian-kajian kontemporer menekankan pentingnya
hermeneutika kontekstual dalam merumuskan ulang makna "menguasai® dan "menaklukkan"
menjadi stewardship yang etis (Manongga, 2024). Manongga mengintegrasikan pendekatan
hermeneutika kontekstual dan doktrin ineransi Alkitab untuk merumuskan pemahaman tentang
mandat manusia sebagai penjaga ciptaan, bukan penindasnya. Reformulasi ini membuka ruang
bagi teologi yang relevan dengan tantangan ekologis modern dan menghindari ekses dominasi yang
destruktif (Manongga, 2024). Kerangka ini menawarkan landasan teologis bagi gereja untuk
membangun praksis ekologis yang autentik, berakar pada teks Alkitab dan kontekstual. Sehingga
teologi penciptaan bukan sekadar doktrin abstrak, tetapi fondasi bagi aksi iman yang ramah
lingkungan.

Peran manusia sebagai imago Dei membawa konsekuensi ekologis yang sangat
mendalam. Dalam perspektif imago Dei, manusia diposisikan sebagai wakil Allah di bumi, yang
memikul tanggung jawab untuk memelihara dan merawat ciptaan dengan kesadaran moral (Desti
Dorkas Me et al., 2024). Tanggung jawab ini bukan pilihan, tetapi panggilan teologis yang melekat
dalam keberadaan manusia sendiri. Kegagalan menjalankan mandat penciptaan ini berdampak
bukan hanya pada lingkungan, tetapi juga pada relasi manusia dengan Allah dan sesama. Melalui
pemahaman ini, teologi penciptaan menjadi manifestasi iman yang inklusif—mengikat manusia
terhadap dunia ekologis dalam berbagai dimensi spiritual, sosial, dan moral. Dengan demikian,
teologi penciptaan mengajak gereja tidak hanya berpikir, tetapi juga bertindak sebagai penjaga
integritas ciptaan.

Kontribusi teologi penciptaan terhadap ekoteologi juga terlihat dalam wacana teologis
global. Ensiklik Laudato Si’ oleh Paus Fransiskus menegaskan pentingnya “ekologi integral” yang
berangkat dari doktrin penciptaan dan menggabungkan dimensi spiritual, sosial, dan ekologis (Adon,
Riyanto, & Pandor, 2022). Tiga penulis ini menegaskan bahwa panggilan merawat ciptaan bukan
hanya kewajiban lokal, melainkan tanggung jawab global umat beriman. Gereja di Indonesia,
dengan konteks budaya dan masyarakat yang beragam, dapat menerjemahkan narasi penciptaan
ini dalam wujud kontekstual yang relevan dan memberdayakan. Dengan demikian, teologi
penciptaan menjadi jembatan antara teologi lokal dan gerakan ekologis global yang inklusif dan
transformatif.

Secara praktis, penekanan doktrin penciptaan harus dimasukkan dalam liturgi, pengajaran,
dan kader ekologis gereja. Pengintegrasian nilai teologis penciptaan dalam pendidikan jemaat dapat
menumbuhkan kesadaran ekologis imanen (Riska, 2024; Esty Kurniawaty et al., 2024). Gereja
memiliki ruang untuk memperluas liturgi menjadi ekotekstual, menjadikan doa, pujian, dan syukur
sebagai refleksi atas ciptaan dan tanggung jawab menjaga bumi. Dengan demikian, doktrin
penciptaan menjadi sumber iman yang hidup dan mendorong perubahan gaya hidup religius dan
ekologis. Gereja menjadi katalisator transformasi iman yang konkret dalam konteks ekologis
kontemporer.

Dengan segala fundamentalis teologis dan implikasi praktiknya, doktrin penciptaan sejatinya
menjadi dasar moral, spiritual, dan ekologis yang membingkai tanggung jawab gereja di abad ke-21.
Melalui pendekatan hermeneutika teologis dan kontekstual, gereja mampu mengartikulasikan
penciptaan bukan sebagai pradialektik abstrak, tetapi sebagai perjuangan hidup nyata dalam

441



menghadapi krisis ekologis (Manongga, 2024; Esty Kurniawaty et al., 2024). Artikel ini, oleh karena
itu, akan mengembangkan pemahaman ini lebih lanjut demi mendorong gereja menjadi komunitas
iman yang peduli, bertindak, dan bertransformasi demi pemulihan ciptaan Allah. Doktrin penciptaan
menjadi tempat mula dari komitmen ekologis yang autentik, relevan, dan transformatif.

Tanggung Jawab Gereja dalam Pendidikan dan Eco-Literacy

Gereja sebagai komunitas iman tidak hanya bertugas melayani kebutuhan spiritual umat,
tetapi juga memiliki tanggung jawab membentuk kesadaran sosial dan ekologis jemaatnya.
Pendidikan yang diberikan oleh gereja seharusnya menyentuh dimensi teologis sekaligus praksis
kehidupan, termasuk di dalamnya kesadaran menjaga kelestarian alam. Menurut Simatupang et al.
(2024), gereja berperan penting dalam mengintegrasikan isu lingkungan ke dalam pengajaran iman
sehingga tercipta pemahaman holistik tentang tanggung jawab terhadap ciptaan. Pendidikan ekologi
yang berbasis iman dapat menumbuhkan kepekaan etis bahwa merawat lingkungan bukan sekadar
kewajiban sosial, melainkan wujud nyata ketaatan kepada Allah. Oleh karena itu, eco-literacy dalam
konteks gereja menjadi sarana strategis untuk menanamkan kesadaran ekologis kepada jemaat
sejak dini.

Eco-literacy, atau literasi ekologi, dipahami sebagai kemampuan individu memahami prinsip
dasar ekosistem dan mempraktikkannya dalam kehidupan sehari-hari (Sinaga et al., 2024). Dalam
perspektif teologi, eco-literacy bukan hanya pengetahuan teknis, melainkan integrasi antara iman
dan tindakan ekologis. Gereja dipanggil untuk menjadi agen pendidikan ekologis yang mampu
membekali jemaat dengan keterampilan berpikir ekologis kritis dan praksis kehidupan yang ramah
lingkungan. Pemberdayaan jemaat melalui khotbah, seminar, diskusi Alkitab, dan pelayanan
kategorial dapat menjadi wadah internalisasi nilai-nilai ekologis yang bersumber dari doktrin
penciptaan. Dengan demikian, eco-literacy bukan sekadar pengetahuan, melainkan spiritualitas
hidup yang mengakar dalam iman Kristen.

Peran gereja dalam membentuk eco-literacy harus dilihat sebagai bagian dari misi diakonia
dan transformasi sosial. Pendidikan ekologi berbasis iman memberi ruang bagi gereja untuk hadir
menjawab krisis global seperti perubahan iklim, kerusakan hutan, dan pencemaran air (Riska,
2024). Dalam kerangka ini, gereja tidak hanya menekankan aspek ritual, tetapi juga mengajarkan
tanggung jawab ekologis sebagai bagian integral dari pemuridan Kristen. Melalui integrasi ekologi
dalam pendidikan, jemaat tidak hanya diajak berdoa untuk ciptaan, tetapi juga diajar bertindak nyata
dalam menjaga dan merawat lingkungan hidup. Pendidikan ekologis dengan basis teologi
penciptaan ini dapat melahirkan kesadaran profetik yang berujung pada transformasi sosial yang
berkeadilan ekologis.

Gereja juga memiliki tanggung jawab untuk mengkontekstualisasikan eco-literacy sesuai
dengan realitas lokal. Simatupang et al. (2024) mencontohkan bagaimana gereja di kawasan Danau
Toba mengembangkan pendidikan ekologis berbasis konteks Geopark UNESCO. Upaya ini
menunjukkan bahwa eco-literacy yang dikembangkan gereja tidak bersifat abstrak, tetapi terhubung
langsung dengan tantangan dan potensi lokal. Pendekatan kontekstual semacam ini memungkinkan
jemaat menghayati iman mereka melalui tindakan ekologis nyata, misalnya dengan menjaga hutan,
melestarikan air, dan melawan pencemaran. Dengan demikian, pendidikan ekologis di gereja tidak

442



Juliana Cancer Denasita, Tesalonika, Marni Liku Dengen, Dwy Giovani Tonapa,Merlin

hanya menjadi wacana, melainkan gerakan praksis yang berdampak langsung bagi masyarakat dan
lingkungan sekitar.

Namun demikian, pendidikan dan eco-literacy dalam gereja menghadapi tantangan serius.
Sinaga et al. (2024) mencatat bahwa keterbatasan sumber daya, kurangnya pemahaman teologis,
dan resistensi jemaat terhadap perubahan gaya hidup ramah lingkungan menjadi hambatan nyata.
Tidak jarang, jemaat melihat isu lingkungan sebagai urusan sekuler, bukan bagian dari iman Kristen.
Tantangan ini membutuhkan strategi pastoral yang lebih dialogis, kreatif, dan partisipatif. Gereja
harus menghadirkan pendidikan ekologis sebagai bagian dari spiritualitas sehari-hari yang
berdampak langsung pada kesejahteraan jemaat dan keberlangsungan ciptaan. Dengan strategi
yang tepat, eco-literacy dapat diterima bukan sebagai beban, melainkan sebagai panggilan iman
yang memberi makna hidup.

Selain itu, eco-literacy dalam gereja harus melibatkan lintas generasi agar nilai-nilai ekologis
terinternalisasi sejak dini. Anak-anak dapat diperkenalkan pada nilai ekologis melalui cerita Alkitab,
sekolah minggu, dan kegiatan outdoor yang mengajarkan penghargaan terhadap ciptaan (Riska,
2024). Remaja dan pemuda dapat diarahkan untuk terlibat dalam kampanye lingkungan dan aksi
nyata seperti penanaman pohon atau pengelolaan sampah. Sementara itu, orang dewasa dan
lansia dapat diajak mengubah kebiasaan sehari-hari menjadi lebih ramah lingkungan. Dengan
pendekatan lintas generasi, gereja dapat memastikan bahwa eco-literacy tidak berhenti pada
pengetahuan, tetapi menjadi habitus iman yang diwariskan antar generasi.

Dengan demikian, tanggung jawab gereja dalam pendidikan dan eco-literacy merupakan
wujud konkret dari doktrin penciptaan dan mandat penatalayanan. Gereja berperan sebagai agen
transformasi yang menanamkan kesadaran ekologis sekaligus menggerakkan tindakan nyata dalam
menjaga ciptaan. Pendidikan ekologi yang berakar pada iman memungkinkan jemaat melihat
hubungan yang utuh antara Allah, manusia, dan alam. Dalam konteks abad ke-21, ketika krisis
ekologis semakin mengancam kehidupan, peran gereja menjadi sangat vital dalam membangun
kesadaran ekologis umat beriman. Eco-literacy yang dibentuk melalui pendidikan gereja dapat
menjadi fondasi bagi gerakan ekologis Kristen yang relevan, kontekstual, dan profetik.

Tantangan Implementasi Tanggung Jawab Ekologis Gereja

Implementasi tanggung jawab ekologis di dalam gereja menghadapi berbagai tantangan
yang kompleks, baik dari aspek internal maupun eksternal. Tantangan internal sering kali muncul
dari pemahaman teologi yang sempit, di mana isu lingkungan tidak dianggap sebagai bagian
integral dari iman Kristen, melainkan hanya sebagai masalah sekuler (Sinaga et al., 2024). Banyak
jemaat dan bahkan pemimpin gereja yang masih memandang ibadah sebatas pada liturgi ritual,
sehingga aspek ekologis dianggap kurang relevan dengan kehidupan spiritual. Padahal, teologi
penciptaan menegaskan bahwa pemeliharaan bumi merupakan bagian dari ketaatan kepada Allah.
Kesenjangan pemahaman ini menjadikan tanggung jawab ekologis sering diabaikan, meskipun
secara teologis mandat penatalayanan jelas termaktub dalam Kitab Kejadian. Oleh sebab itu,
membangun kesadaran teologis yang utuh merupakan tantangan mendasar bagi gereja di abad ke-
21.

Selain persoalan teologis, keterbatasan sumber daya juga menjadi hambatan signifikan
dalam mengimplementasikan program-program ekologis di gereja. Banyak gereja, terutama di

443



daerah pedesaan, mengalami keterbatasan dana, tenaga, maupun akses terhadap pengetahuan
lingkungan yang memadai. Sinaga et al. (2024) menegaskan bahwa tanpa dukungan sumber daya
yang cukup, upaya pendidikan ekologis dan gerakan eco-literacy sering kali hanya bersifat simbolik,
tidak berkelanjutan, atau berhenti pada tataran wacana. Hal ini diperparah dengan minimnya
pelatihan atau pendidikan formal bagi para pelayan gereja dalam bidang ekoteologi. Akibatnya,
meskipun ada kesadaran, pelaksanaannya terbentur pada keterbatasan kapasitas. Oleh karena itu,
dukungan institusional dan kerja sama lintas sektor menjadi sangat penting agar implementasi
tanggung jawab ekologis lebih efektif.

Faktor lain yang menjadi tantangan adalah resistensi jemaat terhadap perubahan gaya
hidup ramah lingkungan. Banyak jemaat masih merasa sulit untuk mengubah kebiasaan sehari-hari,
seperti penggunaan plastik sekali pakai, konsumsi energi berlebihan, atau kurangnya kesadaran
akan pentingnya menjaga kebersihan lingkungan sekitar (Riska, 2024). Kebiasaan yang sudah
mengakar membutuhkan proses panjang untuk diubah, sementara perubahan tersebut sering
dipersepsikan sebagai sesuatu yang membatasi kenyamanan. Gereja harus mampu menjembatani
tantangan ini dengan pendekatan pastoral yang persuasif, kreatif, dan menekankan bahwa tindakan
ekologis merupakan bagian dari spiritualitas Kristen. Dengan demikian, perubahan gaya hidup
ekologis dapat dipahami bukan sekadar kewajiban moral, tetapi juga bentuk ibadah.

Kendala berikutnya datang dari faktor eksternal, yakni kurangnya dukungan dari pemerintah
atau masyarakat sekitar. Gereja sering berjalan sendiri dalam upaya ekologisnya, tanpa sinergi yang
memadai dengan organisasi lingkungan atau lembaga pendidikan. Simatupang et al. (2024)
menunjukkan bahwa kerja sama lintas sektor, misalnya dengan komunitas lokal di Kaldera Toba,
mampu memperkuat gerakan eco-literacy berbasis gereja. Namun, kenyataannya, banyak gereja
masih beroperasi secara eksklusif dalam lingkup internal. Hal ini membatasi dampak ekologis yang
bisa dihasilkan. Oleh sebab itu, membangun jejaring dengan masyarakat sipil, pemerintah, dan
lembaga pendidikan sangat penting agar gereja dapat menjadi motor penggerak transformasi
ekologis yang lebih luas.

Selain faktor struktural, terdapat juga tantangan budaya yang menghambat tanggung jawab
ekologis gereja. Dalam beberapa konteks, tradisi budaya tertentu justru menjadi faktor perusak
lingkungan, misalnya praktik pembakaran lahan atau eksploitasi sumber daya alam secara
berlebihan. Gereja, yang hidup di tengah masyarakat dengan budaya tersebut, sering kali ragu
untuk bersikap kritis karena khawatir dianggap melawan tradisi lokal (Adon, Riyanto, & Pandor,
2022). Hal ini menimbulkan dilema pastoral, di mana gereja dihadapkan pada pilihan untuk
mempertahankan relasi sosial atau memperjuangkan kebenaran ekologis. Menghadapi tantangan
ini, gereja harus mengembangkan pendekatan teologi kontekstual yang mampu berdialog dengan
budaya, sekaligus memberi koreksi profetik terhadap praktik budaya yang merusak lingkungan.

Krisis ekologis global yang semakin parah juga menghadirkan tantangan lain berupa urgensi
dan skala masalah. Perubahan iklim, deforestasi, serta pencemaran air dan udara terjadi dalam
skala besar, melampaui kapasitas gereja lokal untuk menanganinya. Oleh karena itu, tanggung
jawab ekologis gereja sering dianggap terlalu kecil untuk memberikan dampak signifikan. Namun,
menurut Riska (2024), gereja tetap dapat berkontribusi melalui gerakan kecil yang konsisten, yang
jika dilakukan secara kolektif dapat menghasilkan dampak luas. Tantangannya adalah

444



Juliana Cancer Denasita, Tesalonika, Marni Liku Dengen, Dwy Giovani Tonapa,Merlin

menumbuhkan keyakinan di kalangan jemaat bahwa tindakan kecil, seperti mengurangi sampah
plastik atau menanam pohon, merupakan bagian dari kontribusi besar terhadap pemulihan bumi.

Dengan demikian, tantangan implementasi tanggung jawab ekologis gereja tidak dapat
dipandang sebelah mata. Mulai dari pemahaman teologis yang terbatas, keterbatasan sumber daya,
resistensi jemaat, kurangnya kerja sama eksternal, hingga dilema budaya dan skala krisis global,
semua menjadi faktor yang harus dihadapi gereja di abad ke-21. Namun, setiap tantangan juga
membuka peluang bagi gereja untuk memperdalam pemahaman iman, memperluas kerja sama,
serta mengintegrasikan tanggung jawab ekologis dalam setiap dimensi pelayanan. Melalui strategi
pastoral yang kreatif, pendidikan berkelanjutan, dan sinergi lintas sektor, gereja dapat menjadikan
tanggung jawab ekologis sebagai bagian integral dari spiritualitas Kristen. Pada akhirnya, tantangan
yang ada dapat menjadi kesempatan untuk menghadirkan gereja sebagai komunitas iman yang
relevan, profetik, dan transformatif bagi dunia ciptaan.

Relevansi Global dan Kontekstualisasi Lokal

Isu ekologis merupakan problem global yang melampaui batas-batas geografis, politik, dan
agama. Perubahan iklim, deforestasi, krisis air, serta kepunahan spesies tidak hanya menjadi
tanggung jawab pemerintah dan lembaga internasional, tetapi juga menuntut keterlibatan aktif
komunitas iman, termasuk gereja. Ensiklik Laudato Si’ yang diterbitkan Paus Fransiskus
menegaskan pentingnya solidaritas global dalam menjaga bumi sebagai rumah bersama (Adon,
Riyanto, & Pandor, 2022). Namun, relevansi global ini tidak dapat dilepaskan dari upaya
kontekstualisasi lokal, sebab masalah ekologis selalu memiliki wajah konkret yang khas di setiap
daerah. Misalnya, krisis hutan hujan tropis di Kalimantan berbeda dengan persoalan abrasi pantai di
Nusa Tenggara Timur. Karena itu, gereja dituntut untuk mengintegrasikan visi global dengan praktik
lokal yang sesuai dengan tantangan lingkungan di wilayahnya.

Dalam konteks global, gereja berperan sebagai bagian dari gerakan oikumenis internasional
yang berupaya membangun kesadaran ekologis lintas tradisi. Dewan Gereja Dunia, misalnya, sejak
lama mengangkat isu “Keadilan, Perdamaian, dan Keutuhan Ciptaan” sebagai agenda bersama.
Kehadiran gereja-gereja di Indonesia dalam jaringan oikumenis tersebut menegaskan bahwa
tanggung jawab ekologis tidak dapat dipisahkan dari panggilan iman Kristen universal. Namun,
sebagaimana ditegaskan Sinaga et al. (2024), relevansi global ini hanya akan efektif bila
diterjemahkan dalam langkah konkret yang menyentuh realitas lokal jemaat. Tanpa kontekstualisasi,
pesan ekoteologi hanya akan berhenti pada dokumen teologis tanpa perubahan nyata di lapangan.

Kontekstualisasi lokal menuntut gereja untuk membaca ‘“tanda-tanda zaman® di
lingkungannya. Gereja di wilayah perkotaan, misalnya, lebih sering berhadapan dengan persoalan
polusi udara, manajemen sampah, dan penggunaan energi yang berlebihan. Sebaliknya, gereja di
wilayah pedesaan sering menghadapi permasalahan degradasi lahan pertanian, alih fungsi hutan,
atau pencemaran sungai akibat aktivitas industri. Simatupang et al. (2024) mencatat bahwa gereja-
gereja di kawasan Kaldera Toba mampu membangun gerakan eco-literacy dengan memberdayakan
masyarakat lokal melalui pendidikan ekologi dan pelestarian budaya yang ramah lingkungan.
Dengan demikian, kontekstualisasi bukan hanya soal adaptasi, tetapi juga kreativitas dalam
menghadirkan injil yang relevan bagi situasi ekologis tertentu.

445



Dalam menghubungkan relevansi global dengan lokal, gereja perlu mengembangkan model
teologi ekologis yang interdisipliner. Artinya, teologi harus berdialog dengan ilmu lingkungan,
sosiologi, ekonomi, dan bahkan budaya lokal. Hal ini sejalan dengan gagasan ekoteologi
kontemporer yang melihat bumi bukan sekadar objek eksploitasi, tetapi sebagai komunitas
kehidupan yang saling terkait (Riska, 2024). Misalnya, dalam konteks masyarakat adat, gereja dapat
menggali kearifan lokal yang menghargai alam, lalu mengintegrasikannya dengan pemahaman
teologi penciptaan. Dengan demikian, gereja tidak hanya menyampaikan pesan global tentang krisis
iklim, tetapi juga menghadirkan solusi lokal yang lebih membumi dan dapat diterima jemaat.

Namun, kontekstualisasi lokal juga menghadapi tantangan serius ketika berhadapan dengan
budaya yang justru berkontribusi pada kerusakan lingkungan. Sebagaimana dicatat Adon, Riyanto,
& Pandor (2022), tidak semua praktik budaya sejalan dengan prinsip teologi ekologis. Misalnya,
praktik pembakaran hutan untuk membuka lahan, penggunaan bahan kimia berlebihan dalam
pertanian, atau konsumsi berlebih yang merusak keseimbangan ekosistem. Dalam situasi ini, gereja
dipanggil untuk bersikap profetik, yakni mendukung budaya yang mendukung keutuhan ciptaan
sekaligus mengkritisi budaya yang destruktif. Dengan cara ini, gereja tidak hanya relevan secara
lokal, tetapi juga konsisten dengan agenda ekologis global.

Relevansi global dan kontekstualisasi lokal juga berkaitan erat dengan pendidikan ekologis
berkelanjutan. Gereja harus mengembangkan program pendidikan yang mampu membentuk
kesadaran ekologis jemaat, baik melalui khotbah, liturgi, maupun kegiatan praktis. Menurut Sinaga
et al. (2024), pendidikan ekologi dalam gereja tidak boleh berhenti pada teori, tetapi harus
diwujudkan dalam tindakan nyata seperti program pengelolaan sampah, penghijauan, atau
kampanye hemat energi. Dalam hal ini, prinsip global tentang keberlanjutan dipraktikkan secara
nyata dalam kehidupan jemaat sehari-hari. Dengan demikian, gereja dapat menghadirkan iman
Kristen yang relevan sekaligus transformatif.

Pada akhirnya, relevansi global dan kontekstualisasi lokal bukanlah dua hal yang
bertentangan, melainkan saling melengkapi. Global memberikan arah, visi, dan kesadaran bahwa
krisis ekologis adalah masalah universal umat manusia. Sementara lokal menghadirkan realitas
konkret yang menuntut solusi spesifik dan praktis. Gereja yang mampu menjembatani keduanya
akan tampil sebagai komunitas iman yang profetik sekaligus kontekstual. Dengan demikian,
tanggung jawab ekologis tidak hanya menjadi wacana global, tetapi juga diwujudkan dalam praksis
lokal yang berdampak nyata bagi keutuhan ciptaan. Hal ini menjadikan gereja relevan di tingkat
dunia sekaligus bermakna di tengah masyarakat tempat ia hadir.

KESIMPULAN

Doktrin penciptaan dalam tradisi Kristen menegaskan bahwa bumi dan seluruh isinya adalah ciptaan
Allah yang baik, sehingga manusia memiliki mandat bukan untuk mengeksploitasi, melainkan untuk
merawatnya. Perspektif ini menjadi fondasi penting bagi lahimya teologi ekologis yang
menempatkan manusia sebagai mitra Allah dalam menjaga keutuhan ciptaan. Dengan memahami
bumi sebagai anugerah Allah, gereja dipanggil untuk mengembangkan spiritualitas ekologis yang
menolak pola hidup eksploitatif serta menumbuhkan kesadaran akan keterhubungan seluruh
makhluk hidup dalam satu ekosistem kehidupan. Dalam praksisnya, gereja memikul tanggung jawab
profetik untuk membangun kesadaran ekologis jemaat melalui pendidikan dan eco-literacy. Gereja

446



Juliana Cancer Denasita, Tesalonika, Marni Liku Dengen, Dwy Giovani Tonapa,Merlin

perlu menghadirkan khotbah, liturgi, dan program nyata yang mendorong jemaat terlibat dalam
tindakan pelestarian lingkungan. Meski demikian, implementasi tanggung jawab ekologis tidak lepas
dari tantangan, seperti keterbatasan pemahaman teologis, resistensi budaya yang merusak
lingkungan, dan minimnya dukungan kebijakan. Oleh karena itu, gereja dituntut menghadirkan
pendekatan yang kreatif, kontekstual, serta interdisipliner dalam menjawab krisis ekologi. Akhirnya,
relevansi teologi ekologis harus menjembatani antara agenda global dan praksis lokal. Secara
global, gereja menjadi bagian dari gerakan universal menjaga bumi sebagai rumah bersama.
Namun, secara lokal, gereja perlu menghadirkan solusi konkret yang sesuai dengan tantangan khas
di lingkungannya, misalnya degradasi hutan, polusi perkotaan, atau kerusakan ekosistem pesisir.
Dengan mengintegrasikan kedua dimensi tersebut, gereja dapat menampilkan wajah iman yang
transformatif: berakar pada firman Allah, responsif terhadap krisis ekologis, serta mampu
menghadirkan damai sejahtera Allah bagi seluruh ciptaan.

DAFTAR PUSTAKA

Aritonang, J. S. (2018). Teologi penciptaan dalam perspektif ekologi: Suatu kajian teologi
sistematika. Jakarta: BPK Gunung Mulia.

Banawiratma, J. B. (2016). Teologi bumi: Refleksi tentang keutuhan ciptaan. Yogyakarta: Kanisius.

Boiliu, N. T. (2020). Teologi ekologis sebagai upaya membangun kesadaran lingkungan di tengah
krisis ekologi global. Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama
Kristen, dan Musik Gereja, 4(2), 137-150.

Keraf, S. A. (2010). Etika lingkungan hidup. Jakarta: Kompas.

Latumaerissa, J. R. (2017). Pendidikan ekologi dan peran gereja dalam pelestarian lingkungan
hidup. Jurnal Theologia Aletheia, 19(10), 45-60.

Manurung, E. (2019). Eco-theology: Tanggung jawab manusia terhadap alam ciptaan. Jurnal
Teologi dan Pelayanan, 2(1), 21-36.

Panuju, R. (2015). Teologi penciptaan sebagai dasar pengembangan etika ekologis Kristen. Jurnal
Ledalero, 14(1), 77-92.

Paterson, M. (2015). Spiritualitas ekologis: Iman, bumi, dan keutuhan ciptaan. Jakarta: BPK Gunung
Mulia.

Pewarna, D. (2019). Gereja dan tanggung jawab ekologis: Upaya membangun kesadaran ekologis
jemaat. Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, 3(2), 153-170.

Rahardjo, T. (2018). Pendidikan ekologi dan literasi lingkungan dalam perspektif iman Kristen.
Gema Teologi, 42(1), 89-104.

Sugiyono. (2019). Metode penelitian kualitatif, kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Supit, A. (2020). Peran gereja dalam membangun eco-literacy jemaat di era globalisasi. Jurnal
Theologia Reformed Indonesia, 2(2), 101-118.

Titaley, J. A. (2019). Agama dan krisis ekologis: Refleksi teologi di era antropose. Salatiga: Satya
Wacana University Pres

447



