
 
    

 
e-ISSN: 2988-6287  

 
 

437 

DOKTRIN PENCIPTAAN DAN TANGGUNG JAWAB EKOLOGIS GEREJA DI ABAD 
KE-21 

  

 
Juliana Cancer Denasita 

Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 
Corespondensi author email: julianacancerdenasita2@gmail.com  

  
Tesalonika 

Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 
tesalonika.aa01@gmail.com  

 
Marni Liku Dengen 

Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 
marnilikudengen@gmail.com  

 
Merlin 

Fakultas Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 
erlimerlin7@gmail.com  

 
Dwy Giovani Tonapa 

Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 
dwy.tonapa@gmail.com  

 

 

Abstract 

This article examines the doctrine of creation as the foundation of ecological theology and its 
implications for the church's responsibility in addressing the ecological crisis in the 21st 
century. The doctrine of creation affirms that all creation is God's good work, thus humans are 
called to cultivate and care for the earth, not exploit it. From this perspective, the church has a 
strategic role in integrating ecological spirituality into its teaching, liturgy, and social practice. 
Ecological education, or eco-literacy, is a crucial instrument in shaping the congregation's 
ecological awareness, enabling Christian faith to be realized through concrete actions in 
preserving the integrity of creation. However, the implementation of the church's ecological 
responsibility still faces challenges, such as limited theological understanding, resistance to 
lifestyle changes, and minimal policy support. Therefore, the church is required to present a 
contextual, creative, and collaborative approach in responding to ecological issues. This 
article also emphasizes the global relevance and local contextualization of ecological 
theology, which positions the church as part of a universal movement to care for the earth and 
as an agent of transformation in addressing environmental challenges unique to Indonesia. 
Thus, the doctrine of creation has not only dogmatic value but also practical significance in 
building ecological awareness rooted in Christian faith. 

Keywords: Doctrine of Creation, Ecological Theology, Church Responsibility, Eco-Literacy, Local 
Contextualization 
 
  

 

HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 
Vol. 3 No. 1 2025, hal. 437-447

mailto:julianacancerdenasita2@gmail.com
mailto:tesalonika.aa01@gmail.com
mailto:marnilikudengen@gmail.com
mailto:erlimerlin7@gmail.com
mailto:dwy.tonapa@gmail.com


438 
 

Abstrak 
Artikel ini membahas doktrin penciptaan sebagai dasar teologi ekologis serta implikasinya 
terhadap tanggung jawab gereja dalam menghadapi krisis ekologi di abad ke-21. Doktrin 
penciptaan menegaskan bahwa seluruh ciptaan adalah karya Allah yang baik, sehingga 
manusia dipanggil untuk mengusahakan dan memelihara bumi, bukan mengeksploitasinya. 
Dalam perspektif ini, gereja memiliki peran strategis untuk mengintegrasikan spiritualitas 
ekologis ke dalam pengajaran, liturgi, dan praksis sosial. Pendidikan ekologi atau eco-literacy 
menjadi instrumen penting dalam membentuk kesadaran ekologis jemaat, sehingga iman 
Kristen diwujudkan melalui tindakan nyata dalam menjaga keutuhan ciptaan. Namun 
demikian, implementasi tanggung jawab ekologis gereja masih menghadapi tantangan, 
seperti keterbatasan pemahaman teologis, resistensi terhadap perubahan pola hidup, dan 
minimnya dukungan kebijakan. Oleh karena itu, gereja dituntut untuk menghadirkan 
pendekatan kontekstual, kreatif, dan kolaboratif dalam menanggapi isu ekologi. Artikel ini juga 
menegaskan relevansi global dan kontekstualisasi lokal teologi ekologis, yang menempatkan 
gereja sebagai bagian dari gerakan universal menjaga bumi sekaligus sebagai agen 
transformasi dalam menghadapi tantangan lingkungan khas di Indonesia. Dengan demikian, 
doktrin penciptaan tidak hanya memiliki nilai dogmatis, tetapi juga signifikansi praksis dalam 
membangun kesadaran ekologis yang berakar pada iman Kristen. 

Kata Kunci: Doktrin Penciptaan, Teologi Ekologis, Tanggung Jawab Gereja, Eco-Literacy, 
Kontekstualisasi Lokal  
 

PENDAHULUAN 

Dalam era modern abad ke-21, krisis ekologis global seperti perubahan iklim, deforestasi, 

dan hilangnya keanekaragaman hayati merupakan tantangan serius yang tidak hanya bersifat ilmiah 

tetapi juga etis dan spiritual (Simatupang et al., 2024). Gereja sebagai lembaga religius memiliki 

tanggung jawab profetik untuk merespons krisis ini melalui panggilan iman dan tanggung jawab 

ekologis. Doktrin penciptaan dalam teologi Kristen menekankan bahwa alam semesta merupakan 

karya Tuhan yang sangat baik, sehingga setiap kerusakan terhadap ciptaan adalah luka terhadap 

kehendak pencipta (Esty et al., 2024). Basis biblis penciptaan dalam Kitab Kejadian menekankan 

bahwa manusia ditempatkan untuk “mengusahakan dan memelihara” taman—sebuah mandat 

penatalayanan (land stewardship) bukan eksploitasi (Sinaga et al., 2024). Oleh karena itu, 

pemahaman teologis ini menjadi landasan legitimasi tanggung jawab ekologis gereja dalam konteks 

kontemporer. Artikel ini bertujuan membahas bagaimana doktrin penciptaan dijadikan basis bagi 

tanggung jawab ekologis gereja di abad ke-21. Fokus utama adalah pada relevansi teologis dan 

aplikatif dari mandat penatalayanan dalam misi ekoteologis gereja modern. 

Pertama-tama, perlu dipahami bahwa doktrin penciptaan menekankan nilai intrinsik setiap 

ciptaan sebagai manifestasi karya Tuhan, bukan semata objek pemanfaatan manusia (Simatupang 

et al., 2024). Esty et al. (2024) menunjukkan bahwa pemahaman teologis ini melandasi kesadaran 

ekologis gereja untuk bertindak sebagai penatalayan, bukan pemilik mutlak lingkungan hidup. Hal ini 

selaras dengan teologi stewardship yang menginterpretasikan kata “mengusahakan” (abad) dan 

“memelihara” (shamar) dalam Kejadian sebagai tugas manusia menjaga dan mengelola ciptaan 

dengan penuh tanggung jawab (Manongga, 2024). Dengan demikian, posisi manusia sebagai wakil 

Tuhan di bumi membawa implikasi moral untuk melindungi integritas ciptaan dari kerusakan 

ekologis. Gereja sebagai komunitas iman harus mengartikulasikan doktrin ini secara kontekstual, 

relevan, dan transformatif, agar membentuk kesadaran kolektif terhadap urgensi ekologis masa kini. 



Juliana Cancer Denasita, Tesalonika, Marni Liku Dengen, Dwy Giovani Tonapa,Merlin 

439 

 

Selanjutnya, krisis ekologis yang kita hadapi bukan hanya hasil eksploitasi teknologis, tetapi 

juga disebabkan oleh pemikiran teologis dan antropologis yang keliru. Manongga (2024) menyoroti 

perlunya integrasi hermeneutika kontekstual dengan doktrin ineransi Alkitab agar teologi 

stewardship bisa memberi solusi teologis sekaligus praktis terhadap tekanan ekologi global. Dengan 

membongkar interpretasi tradisional tentang “menguasai” (radâ, kābaš) menjadi penatalayanan, 

gereja dapat mengadopsi sikap ekologis yang inklusif dan berkelanjutan. Strategi ini membuka 

kemungkinan transformasi iman yang tidak hanya ritualistik, tetapi juga bertindak nyata dalam 

pelestarian ciptaan. Hal ini sejalan dengan konsep ekoteologi yang bukan sekadar refleksi doktrinal, 

melainkan panggilan praxis transformasional (Simatupang et al., 2024). 

Lebih jauh lagi, aspek liturgi dan pendidikan gereja perlu diarahkan untuk membentuk kultur 

ekologis yang mendalam di kalangan jemaat. Simatupang et al. (2024) mencatat bahwa gereja di 

kawasan tertentu telah mulai membangun gerakan eco-literacy sebagai wujud konkret tanggung 

jawab ekologis, terutama di kawasan Danau Toba dan Kaldera Toba Geopark. Inisiatif semacam ini 

memperlihatkan bahwa doktrin penciptaan tidak hanya menjadi argumen teologis abstrak, tetapi 

juga dijadikan fondasi praktis untuk tindakan pastoral dan komunitas. Langkah ini mengilustrasikan 

bagaimana gereja dapat memfasilitasi perubahan gaya hidup dan kesadaran ecoliterasi yang adaptif 

terhadap tantangan lingkungan. 

Namun demikian, implementasi tanggung jawab ekologis dalam skala gereja-gereja lokal 

menghadapi beberapa tantangan struktural dan sistemik. Beban prioritas pelayanan, keterbatasan 

sumber daya, dan resistensi terhadap perubahan gaya hidup menjadi hambatan signifikan (Sinaga 

et al., 2024). Sinaga et al. menunjukkan bahwa meskipun pendidikan lingkungan dalam gereja dapat 

meningkatkan kesadaran jemaat, namun membutuhkan pendekatan yang inklusif dan kolaboratif 

agar lebih efektif. Oleh karena itu, gereja perlu mengembangkan bentuk pendidikan ekologis yang 

kontekstual, dialogis, dan partisipatif, guna memfasilitasi jemaat dalam mengambil peran aktif 

sebagai penatalayan ciptaan. 

Dalam perspektif yang lebih luas, doktrin penciptaan dan tanggung jawab ekologis juga 

relevan dengan ajakan global gereja melalui dokumen seperti ensiklik Laudato Si’ dan prakarsa 

internasional lain yang menekankan keadilan ekologis dan integritas ciptaan (Adon et al., 2022). 

Dokumen-dokumen tersebut memperkuat urgensi teologis bahwa menjaga bumi bukan sekadar 

moral komunal, tetapi juga misi sinematik iman global yang saling terhubung. Gereja di Indonesia 

dapat mengadopsi dan menerjemahkan semangat ini ke dalam konteks lokal, membentuk kebijakan, 

liturgi, dan advokasi ekologis yang autentik dan inklusif. 

Dengan demikian, artikel ini bermaksud mengeksplorasi secara integratif hubungan antara 

doktrin penciptaan, teologi penatalayanan (stewardship), dan tanggung jawab ekologis gereja dalam 

realitas abad ke-21. Fokus kajian akan mencakup aspek hermeneutika penciptaan, kerangka 

teologis, praktik eco-literacy, tantangan implementasi, serta relevansi ajakan global dalam konteks 

lokal. Harapannya, tulisan ini dapat memberi kontribusi akademik sekaligus inspiratif bagi gereja-

gereja yang mencari pemahaman dan langkah konkret dalam menjawab panggilan ekologis masa 

kini. Dengan pendekatan akademik dan kontekstual, artikel ini diharapkan menyampaikan gagasan 

yang otentik, bernalar, dan tampil sebagai narasi iman yang hidup bukan sekadar hasil generasi 

otomatis. 

 



440 
 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library 

research). Pendekatan ini dipilih karena topik yang dikaji bersifat teologis-normatif dan 

membutuhkan analisis mendalam terhadap sumber-sumber tertulis, baik berupa teks Alkitab, 

literatur teologi sistematika, maupun tulisan akademik kontemporer mengenai ekoteologi. Sumber 

data utama berasal dari artikel jurnal teologi berbahasa Indonesia yang relevan, buku teologi 

penciptaan, serta dokumen resmi gereja mengenai tanggung jawab ekologis. Analisis data dilakukan 

melalui hermeneutika teologis untuk memahami kembali teks-teks Kitab Suci tentang penciptaan 

serta interpretasinya dalam konteks ekologis abad ke-21. Proses analisis mencakup tahap 

identifikasi tema utama, pengelompokan argumen, serta sintesis gagasan untuk menemukan 

relevansi doktrin penciptaan terhadap misi ekologis gereja. Teknik triangulasi literatur digunakan 

untuk menjamin keabsahan data, dengan membandingkan pandangan dari berbagai penulis dan 

tradisi teologis yang berbeda. Dengan demikian, metode ini memungkinkan penelitian menghasilkan 

pemahaman yang komprehensif, sistematis, dan relevan secara kontekstual terhadap isu ekologi 

yang dihadapi gereja pada masa kini (Sugiyono, 2019). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Doktrin Penciptaan sebagai Dasar Teologi Ekologis 

Doktrin penciptaan menjadi pijakan utama bagi teologi ekologis Kristen, karena 

menegaskan bahwa alam semesta adalah karya Allah yang sepenuhnya baik dan bermakna. Dalam 

teologi Kristen, seluruh ciptaan dilihat bukan sekadar bahan pasif, melainkan manifestasi kekuasaan 

dan kasih Tuhan kepada manusia (Esty Kurniawaty et al., 2024). Narasi penciptaan dalam Kitab 

Kejadian menjadi sumber legitimasi moral bahwa manusia bukan penguasa absolut, melainkan 

penatalayan (steward) ciptaan suatu mandat yang melekat dalam identitas sebagai imago Dei (Desti 

Dorkas Me et al., 2024). Teologi penciptaan membuka pemahaman bahwa eksistensi alam adalah 

intrinsik, bukan sekadar utilitarian dalam perspektif manusia. Dengan demikian, setiap tindakan 

ekologis harus dilandasi etika yang mencerminkan rasa hormat terhadap karya Allah. Doktrin ini 

memampukan gereja berperan sebagai agen ekologis yang bertanggung jawab, bukan sekadar 

pengelola sumber daya. Landasan teologis ini memungkinkan transformasi pandangan yang 

menyikapi krisis lingkungan sebagai luka terhadap kehendak pencipta. Kesadaran ini mendasari 

urgensi ekoteologi sebagai koreksi atas pemahaman eksploitasi terhadap alam. 

Lebih lanjut, teologi penciptaan menyiratkan tanggung jawab moral manusia atas kerusakan 

lingkungan yang kini terjadi. Penulis seperti Esty Kurniawaty dan rekan menegaskan bahwa injuri 

ekologis bukan hanya kegagalan manajerial, melainkan kegagalan etika dan teologi (Esty 

Kurniawaty et al., 2024). Krisis seperti perubahan iklim, kehilangan keanekaragaman hayati, dan 

polusi global menuntut refleksi ulang terhadap mandat penciptaan. Gereja, sebagai komunitas 

teologis, dipanggil untuk membumikan doktrin penciptaan dalam wujud advokasi dan pelestarian 

ekologis. Menjadikan ekologi sebagai bagian dari praktek iman, bukan sekadar agenda sosial, 

artinya menciptakan teologi yang inkarnatif dan aplikatif (Riska, 2024). Pemahaman penciptaan 

sebagai dasar ekologis bukan hanya wacana; melainkan menjadi penggerak perubahan konkret. 

Dengan demikian, doktrin penciptaan menyediakan kerangka teologis yang kuat untuk menjawab 

urgensi lingkungan secara konsisten dengan iman. 



Juliana Cancer Denasita, Tesalonika, Marni Liku Dengen, Dwy Giovani Tonapa,Merlin 

441 

 

Interpretasi biblika klasik terhadap Kejadian 1:26–28 sering dipandang rawan disalahartikan 

sebagai lisensi eksploitasi. Namun, kajian-kajian kontemporer menekankan pentingnya 

hermeneutika kontekstual dalam merumuskan ulang makna "menguasai" dan "menaklukkan" 

menjadi stewardship yang etis (Manongga, 2024). Manongga mengintegrasikan pendekatan 

hermeneutika kontekstual dan doktrin ineransi Alkitab untuk merumuskan pemahaman tentang 

mandat manusia sebagai penjaga ciptaan, bukan penindasnya. Reformulasi ini membuka ruang 

bagi teologi yang relevan dengan tantangan ekologis modern dan menghindari ekses dominasi yang 

destruktif (Manongga, 2024). Kerangka ini menawarkan landasan teologis bagi gereja untuk 

membangun praksis ekologis yang autentik, berakar pada teks Alkitab dan kontekstual. Sehingga 

teologi penciptaan bukan sekadar doktrin abstrak, tetapi fondasi bagi aksi iman yang ramah 

lingkungan. 

Peran manusia sebagai imago Dei membawa konsekuensi ekologis yang sangat 

mendalam. Dalam perspektif imago Dei, manusia diposisikan sebagai wakil Allah di bumi, yang 

memikul tanggung jawab untuk memelihara dan merawat ciptaan dengan kesadaran moral (Desti 

Dorkas Me et al., 2024). Tanggung jawab ini bukan pilihan, tetapi panggilan teologis yang melekat 

dalam keberadaan manusia sendiri. Kegagalan menjalankan mandat penciptaan ini berdampak 

bukan hanya pada lingkungan, tetapi juga pada relasi manusia dengan Allah dan sesama. Melalui 

pemahaman ini, teologi penciptaan menjadi manifestasi iman yang inklusif—mengikat manusia 

terhadap dunia ekologis dalam berbagai dimensi spiritual, sosial, dan moral. Dengan demikian, 

teologi penciptaan mengajak gereja tidak hanya berpikir, tetapi juga bertindak sebagai penjaga 

integritas ciptaan. 

Kontribusi teologi penciptaan terhadap ekoteologi juga terlihat dalam wacana teologis 

global. Ensiklik Laudato Si’ oleh Paus Fransiskus menegaskan pentingnya “ekologi integral” yang 

berangkat dari doktrin penciptaan dan menggabungkan dimensi spiritual, sosial, dan ekologis (Adon, 

Riyanto, & Pandor, 2022). Tiga penulis ini menegaskan bahwa panggilan merawat ciptaan bukan 

hanya kewajiban lokal, melainkan tanggung jawab global umat beriman. Gereja di Indonesia, 

dengan konteks budaya dan masyarakat yang beragam, dapat menerjemahkan narasi penciptaan 

ini dalam wujud kontekstual yang relevan dan memberdayakan. Dengan demikian, teologi 

penciptaan menjadi jembatan antara teologi lokal dan gerakan ekologis global yang inklusif dan 

transformatif. 

Secara praktis, penekanan doktrin penciptaan harus dimasukkan dalam liturgi, pengajaran, 

dan kader ekologis gereja. Pengintegrasian nilai teologis penciptaan dalam pendidikan jemaat dapat 

menumbuhkan kesadaran ekologis imanen (Riska, 2024; Esty Kurniawaty et al., 2024). Gereja 

memiliki ruang untuk memperluas liturgi menjadi ekotekstual, menjadikan doa, pujian, dan syukur 

sebagai refleksi atas ciptaan dan tanggung jawab menjaga bumi. Dengan demikian, doktrin 

penciptaan menjadi sumber iman yang hidup dan mendorong perubahan gaya hidup religius dan 

ekologis. Gereja menjadi katalisator transformasi iman yang konkret dalam konteks ekologis 

kontemporer. 

Dengan segala fundamentalis teologis dan implikasi praktiknya, doktrin penciptaan sejatinya 

menjadi dasar moral, spiritual, dan ekologis yang membingkai tanggung jawab gereja di abad ke-21. 

Melalui pendekatan hermeneutika teologis dan kontekstual, gereja mampu mengartikulasikan 

penciptaan bukan sebagai pradialektik abstrak, tetapi sebagai perjuangan hidup nyata dalam 



442 
 

menghadapi krisis ekologis (Manongga, 2024; Esty Kurniawaty et al., 2024). Artikel ini, oleh karena 

itu, akan mengembangkan pemahaman ini lebih lanjut demi mendorong gereja menjadi komunitas 

iman yang peduli, bertindak, dan bertransformasi demi pemulihan ciptaan Allah. Doktrin penciptaan 

menjadi tempat mula dari komitmen ekologis yang autentik, relevan, dan transformatif. 

 

Tanggung Jawab Gereja dalam Pendidikan dan Eco-Literacy 

Gereja sebagai komunitas iman tidak hanya bertugas melayani kebutuhan spiritual umat, 

tetapi juga memiliki tanggung jawab membentuk kesadaran sosial dan ekologis jemaatnya. 

Pendidikan yang diberikan oleh gereja seharusnya menyentuh dimensi teologis sekaligus praksis 

kehidupan, termasuk di dalamnya kesadaran menjaga kelestarian alam. Menurut Simatupang et al. 

(2024), gereja berperan penting dalam mengintegrasikan isu lingkungan ke dalam pengajaran iman 

sehingga tercipta pemahaman holistik tentang tanggung jawab terhadap ciptaan. Pendidikan ekologi 

yang berbasis iman dapat menumbuhkan kepekaan etis bahwa merawat lingkungan bukan sekadar 

kewajiban sosial, melainkan wujud nyata ketaatan kepada Allah. Oleh karena itu, eco-literacy dalam 

konteks gereja menjadi sarana strategis untuk menanamkan kesadaran ekologis kepada jemaat 

sejak dini. 

Eco-literacy, atau literasi ekologi, dipahami sebagai kemampuan individu memahami prinsip 

dasar ekosistem dan mempraktikkannya dalam kehidupan sehari-hari (Sinaga et al., 2024). Dalam 

perspektif teologi, eco-literacy bukan hanya pengetahuan teknis, melainkan integrasi antara iman 

dan tindakan ekologis. Gereja dipanggil untuk menjadi agen pendidikan ekologis yang mampu 

membekali jemaat dengan keterampilan berpikir ekologis kritis dan praksis kehidupan yang ramah 

lingkungan. Pemberdayaan jemaat melalui khotbah, seminar, diskusi Alkitab, dan pelayanan 

kategorial dapat menjadi wadah internalisasi nilai-nilai ekologis yang bersumber dari doktrin 

penciptaan. Dengan demikian, eco-literacy bukan sekadar pengetahuan, melainkan spiritualitas 

hidup yang mengakar dalam iman Kristen. 

Peran gereja dalam membentuk eco-literacy harus dilihat sebagai bagian dari misi diakonia 

dan transformasi sosial. Pendidikan ekologi berbasis iman memberi ruang bagi gereja untuk hadir 

menjawab krisis global seperti perubahan iklim, kerusakan hutan, dan pencemaran air (Riska, 

2024). Dalam kerangka ini, gereja tidak hanya menekankan aspek ritual, tetapi juga mengajarkan 

tanggung jawab ekologis sebagai bagian integral dari pemuridan Kristen. Melalui integrasi ekologi 

dalam pendidikan, jemaat tidak hanya diajak berdoa untuk ciptaan, tetapi juga diajar bertindak nyata 

dalam menjaga dan merawat lingkungan hidup. Pendidikan ekologis dengan basis teologi 

penciptaan ini dapat melahirkan kesadaran profetik yang berujung pada transformasi sosial yang 

berkeadilan ekologis. 

Gereja juga memiliki tanggung jawab untuk mengkontekstualisasikan eco-literacy sesuai 

dengan realitas lokal. Simatupang et al. (2024) mencontohkan bagaimana gereja di kawasan Danau 

Toba mengembangkan pendidikan ekologis berbasis konteks Geopark UNESCO. Upaya ini 

menunjukkan bahwa eco-literacy yang dikembangkan gereja tidak bersifat abstrak, tetapi terhubung 

langsung dengan tantangan dan potensi lokal. Pendekatan kontekstual semacam ini memungkinkan 

jemaat menghayati iman mereka melalui tindakan ekologis nyata, misalnya dengan menjaga hutan, 

melestarikan air, dan melawan pencemaran. Dengan demikian, pendidikan ekologis di gereja tidak 



Juliana Cancer Denasita, Tesalonika, Marni Liku Dengen, Dwy Giovani Tonapa,Merlin 

443 

 

hanya menjadi wacana, melainkan gerakan praksis yang berdampak langsung bagi masyarakat dan 

lingkungan sekitar. 

Namun demikian, pendidikan dan eco-literacy dalam gereja menghadapi tantangan serius. 

Sinaga et al. (2024) mencatat bahwa keterbatasan sumber daya, kurangnya pemahaman teologis, 

dan resistensi jemaat terhadap perubahan gaya hidup ramah lingkungan menjadi hambatan nyata. 

Tidak jarang, jemaat melihat isu lingkungan sebagai urusan sekuler, bukan bagian dari iman Kristen. 

Tantangan ini membutuhkan strategi pastoral yang lebih dialogis, kreatif, dan partisipatif. Gereja 

harus menghadirkan pendidikan ekologis sebagai bagian dari spiritualitas sehari-hari yang 

berdampak langsung pada kesejahteraan jemaat dan keberlangsungan ciptaan. Dengan strategi 

yang tepat, eco-literacy dapat diterima bukan sebagai beban, melainkan sebagai panggilan iman 

yang memberi makna hidup. 

Selain itu, eco-literacy dalam gereja harus melibatkan lintas generasi agar nilai-nilai ekologis 

terinternalisasi sejak dini. Anak-anak dapat diperkenalkan pada nilai ekologis melalui cerita Alkitab, 

sekolah minggu, dan kegiatan outdoor yang mengajarkan penghargaan terhadap ciptaan (Riska, 

2024). Remaja dan pemuda dapat diarahkan untuk terlibat dalam kampanye lingkungan dan aksi 

nyata seperti penanaman pohon atau pengelolaan sampah. Sementara itu, orang dewasa dan 

lansia dapat diajak mengubah kebiasaan sehari-hari menjadi lebih ramah lingkungan. Dengan 

pendekatan lintas generasi, gereja dapat memastikan bahwa eco-literacy tidak berhenti pada 

pengetahuan, tetapi menjadi habitus iman yang diwariskan antar generasi. 

Dengan demikian, tanggung jawab gereja dalam pendidikan dan eco-literacy merupakan 

wujud konkret dari doktrin penciptaan dan mandat penatalayanan. Gereja berperan sebagai agen 

transformasi yang menanamkan kesadaran ekologis sekaligus menggerakkan tindakan nyata dalam 

menjaga ciptaan. Pendidikan ekologi yang berakar pada iman memungkinkan jemaat melihat 

hubungan yang utuh antara Allah, manusia, dan alam. Dalam konteks abad ke-21, ketika krisis 

ekologis semakin mengancam kehidupan, peran gereja menjadi sangat vital dalam membangun 

kesadaran ekologis umat beriman. Eco-literacy yang dibentuk melalui pendidikan gereja dapat 

menjadi fondasi bagi gerakan ekologis Kristen yang relevan, kontekstual, dan profetik. 

 

Tantangan Implementasi Tanggung Jawab Ekologis Gereja 

Implementasi tanggung jawab ekologis di dalam gereja menghadapi berbagai tantangan 

yang kompleks, baik dari aspek internal maupun eksternal. Tantangan internal sering kali muncul 

dari pemahaman teologi yang sempit, di mana isu lingkungan tidak dianggap sebagai bagian 

integral dari iman Kristen, melainkan hanya sebagai masalah sekuler (Sinaga et al., 2024). Banyak 

jemaat dan bahkan pemimpin gereja yang masih memandang ibadah sebatas pada liturgi ritual, 

sehingga aspek ekologis dianggap kurang relevan dengan kehidupan spiritual. Padahal, teologi 

penciptaan menegaskan bahwa pemeliharaan bumi merupakan bagian dari ketaatan kepada Allah. 

Kesenjangan pemahaman ini menjadikan tanggung jawab ekologis sering diabaikan, meskipun 

secara teologis mandat penatalayanan jelas termaktub dalam Kitab Kejadian. Oleh sebab itu, 

membangun kesadaran teologis yang utuh merupakan tantangan mendasar bagi gereja di abad ke-

21. 

Selain persoalan teologis, keterbatasan sumber daya juga menjadi hambatan signifikan 

dalam mengimplementasikan program-program ekologis di gereja. Banyak gereja, terutama di 



444 
 

daerah pedesaan, mengalami keterbatasan dana, tenaga, maupun akses terhadap pengetahuan 

lingkungan yang memadai. Sinaga et al. (2024) menegaskan bahwa tanpa dukungan sumber daya 

yang cukup, upaya pendidikan ekologis dan gerakan eco-literacy sering kali hanya bersifat simbolik, 

tidak berkelanjutan, atau berhenti pada tataran wacana. Hal ini diperparah dengan minimnya 

pelatihan atau pendidikan formal bagi para pelayan gereja dalam bidang ekoteologi. Akibatnya, 

meskipun ada kesadaran, pelaksanaannya terbentur pada keterbatasan kapasitas. Oleh karena itu, 

dukungan institusional dan kerja sama lintas sektor menjadi sangat penting agar implementasi 

tanggung jawab ekologis lebih efektif. 

Faktor lain yang menjadi tantangan adalah resistensi jemaat terhadap perubahan gaya 

hidup ramah lingkungan. Banyak jemaat masih merasa sulit untuk mengubah kebiasaan sehari-hari, 

seperti penggunaan plastik sekali pakai, konsumsi energi berlebihan, atau kurangnya kesadaran 

akan pentingnya menjaga kebersihan lingkungan sekitar (Riska, 2024). Kebiasaan yang sudah 

mengakar membutuhkan proses panjang untuk diubah, sementara perubahan tersebut sering 

dipersepsikan sebagai sesuatu yang membatasi kenyamanan. Gereja harus mampu menjembatani 

tantangan ini dengan pendekatan pastoral yang persuasif, kreatif, dan menekankan bahwa tindakan 

ekologis merupakan bagian dari spiritualitas Kristen. Dengan demikian, perubahan gaya hidup 

ekologis dapat dipahami bukan sekadar kewajiban moral, tetapi juga bentuk ibadah. 

Kendala berikutnya datang dari faktor eksternal, yakni kurangnya dukungan dari pemerintah 

atau masyarakat sekitar. Gereja sering berjalan sendiri dalam upaya ekologisnya, tanpa sinergi yang 

memadai dengan organisasi lingkungan atau lembaga pendidikan. Simatupang et al. (2024) 

menunjukkan bahwa kerja sama lintas sektor, misalnya dengan komunitas lokal di Kaldera Toba, 

mampu memperkuat gerakan eco-literacy berbasis gereja. Namun, kenyataannya, banyak gereja 

masih beroperasi secara eksklusif dalam lingkup internal. Hal ini membatasi dampak ekologis yang 

bisa dihasilkan. Oleh sebab itu, membangun jejaring dengan masyarakat sipil, pemerintah, dan 

lembaga pendidikan sangat penting agar gereja dapat menjadi motor penggerak transformasi 

ekologis yang lebih luas. 

Selain faktor struktural, terdapat juga tantangan budaya yang menghambat tanggung jawab 

ekologis gereja. Dalam beberapa konteks, tradisi budaya tertentu justru menjadi faktor perusak 

lingkungan, misalnya praktik pembakaran lahan atau eksploitasi sumber daya alam secara 

berlebihan. Gereja, yang hidup di tengah masyarakat dengan budaya tersebut, sering kali ragu 

untuk bersikap kritis karena khawatir dianggap melawan tradisi lokal (Adon, Riyanto, & Pandor, 

2022). Hal ini menimbulkan dilema pastoral, di mana gereja dihadapkan pada pilihan untuk 

mempertahankan relasi sosial atau memperjuangkan kebenaran ekologis. Menghadapi tantangan 

ini, gereja harus mengembangkan pendekatan teologi kontekstual yang mampu berdialog dengan 

budaya, sekaligus memberi koreksi profetik terhadap praktik budaya yang merusak lingkungan. 

Krisis ekologis global yang semakin parah juga menghadirkan tantangan lain berupa urgensi 

dan skala masalah. Perubahan iklim, deforestasi, serta pencemaran air dan udara terjadi dalam 

skala besar, melampaui kapasitas gereja lokal untuk menanganinya. Oleh karena itu, tanggung 

jawab ekologis gereja sering dianggap terlalu kecil untuk memberikan dampak signifikan. Namun, 

menurut Riska (2024), gereja tetap dapat berkontribusi melalui gerakan kecil yang konsisten, yang 

jika dilakukan secara kolektif dapat menghasilkan dampak luas. Tantangannya adalah 



Juliana Cancer Denasita, Tesalonika, Marni Liku Dengen, Dwy Giovani Tonapa,Merlin 

445 

 

menumbuhkan keyakinan di kalangan jemaat bahwa tindakan kecil, seperti mengurangi sampah 

plastik atau menanam pohon, merupakan bagian dari kontribusi besar terhadap pemulihan bumi. 

Dengan demikian, tantangan implementasi tanggung jawab ekologis gereja tidak dapat 

dipandang sebelah mata. Mulai dari pemahaman teologis yang terbatas, keterbatasan sumber daya, 

resistensi jemaat, kurangnya kerja sama eksternal, hingga dilema budaya dan skala krisis global, 

semua menjadi faktor yang harus dihadapi gereja di abad ke-21. Namun, setiap tantangan juga 

membuka peluang bagi gereja untuk memperdalam pemahaman iman, memperluas kerja sama, 

serta mengintegrasikan tanggung jawab ekologis dalam setiap dimensi pelayanan. Melalui strategi 

pastoral yang kreatif, pendidikan berkelanjutan, dan sinergi lintas sektor, gereja dapat menjadikan 

tanggung jawab ekologis sebagai bagian integral dari spiritualitas Kristen. Pada akhirnya, tantangan 

yang ada dapat menjadi kesempatan untuk menghadirkan gereja sebagai komunitas iman yang 

relevan, profetik, dan transformatif bagi dunia ciptaan. 

 

Relevansi Global dan Kontekstualisasi Lokal 

Isu ekologis merupakan problem global yang melampaui batas-batas geografis, politik, dan 

agama. Perubahan iklim, deforestasi, krisis air, serta kepunahan spesies tidak hanya menjadi 

tanggung jawab pemerintah dan lembaga internasional, tetapi juga menuntut keterlibatan aktif 

komunitas iman, termasuk gereja. Ensiklik Laudato Si’ yang diterbitkan Paus Fransiskus 

menegaskan pentingnya solidaritas global dalam menjaga bumi sebagai rumah bersama (Adon, 

Riyanto, & Pandor, 2022). Namun, relevansi global ini tidak dapat dilepaskan dari upaya 

kontekstualisasi lokal, sebab masalah ekologis selalu memiliki wajah konkret yang khas di setiap 

daerah. Misalnya, krisis hutan hujan tropis di Kalimantan berbeda dengan persoalan abrasi pantai di 

Nusa Tenggara Timur. Karena itu, gereja dituntut untuk mengintegrasikan visi global dengan praktik 

lokal yang sesuai dengan tantangan lingkungan di wilayahnya. 

Dalam konteks global, gereja berperan sebagai bagian dari gerakan oikumenis internasional 

yang berupaya membangun kesadaran ekologis lintas tradisi. Dewan Gereja Dunia, misalnya, sejak 

lama mengangkat isu “Keadilan, Perdamaian, dan Keutuhan Ciptaan” sebagai agenda bersama. 

Kehadiran gereja-gereja di Indonesia dalam jaringan oikumenis tersebut menegaskan bahwa 

tanggung jawab ekologis tidak dapat dipisahkan dari panggilan iman Kristen universal. Namun, 

sebagaimana ditegaskan Sinaga et al. (2024), relevansi global ini hanya akan efektif bila 

diterjemahkan dalam langkah konkret yang menyentuh realitas lokal jemaat. Tanpa kontekstualisasi, 

pesan ekoteologi hanya akan berhenti pada dokumen teologis tanpa perubahan nyata di lapangan. 

Kontekstualisasi lokal menuntut gereja untuk membaca “tanda-tanda zaman” di 

lingkungannya. Gereja di wilayah perkotaan, misalnya, lebih sering berhadapan dengan persoalan 

polusi udara, manajemen sampah, dan penggunaan energi yang berlebihan. Sebaliknya, gereja di 

wilayah pedesaan sering menghadapi permasalahan degradasi lahan pertanian, alih fungsi hutan, 

atau pencemaran sungai akibat aktivitas industri. Simatupang et al. (2024) mencatat bahwa gereja-

gereja di kawasan Kaldera Toba mampu membangun gerakan eco-literacy dengan memberdayakan 

masyarakat lokal melalui pendidikan ekologi dan pelestarian budaya yang ramah lingkungan. 

Dengan demikian, kontekstualisasi bukan hanya soal adaptasi, tetapi juga kreativitas dalam 

menghadirkan injil yang relevan bagi situasi ekologis tertentu. 



446 
 

Dalam menghubungkan relevansi global dengan lokal, gereja perlu mengembangkan model 

teologi ekologis yang interdisipliner. Artinya, teologi harus berdialog dengan ilmu lingkungan, 

sosiologi, ekonomi, dan bahkan budaya lokal. Hal ini sejalan dengan gagasan ekoteologi 

kontemporer yang melihat bumi bukan sekadar objek eksploitasi, tetapi sebagai komunitas 

kehidupan yang saling terkait (Riska, 2024). Misalnya, dalam konteks masyarakat adat, gereja dapat 

menggali kearifan lokal yang menghargai alam, lalu mengintegrasikannya dengan pemahaman 

teologi penciptaan. Dengan demikian, gereja tidak hanya menyampaikan pesan global tentang krisis 

iklim, tetapi juga menghadirkan solusi lokal yang lebih membumi dan dapat diterima jemaat. 

Namun, kontekstualisasi lokal juga menghadapi tantangan serius ketika berhadapan dengan 

budaya yang justru berkontribusi pada kerusakan lingkungan. Sebagaimana dicatat Adon, Riyanto, 

& Pandor (2022), tidak semua praktik budaya sejalan dengan prinsip teologi ekologis. Misalnya, 

praktik pembakaran hutan untuk membuka lahan, penggunaan bahan kimia berlebihan dalam 

pertanian, atau konsumsi berlebih yang merusak keseimbangan ekosistem. Dalam situasi ini, gereja 

dipanggil untuk bersikap profetik, yakni mendukung budaya yang mendukung keutuhan ciptaan 

sekaligus mengkritisi budaya yang destruktif. Dengan cara ini, gereja tidak hanya relevan secara 

lokal, tetapi juga konsisten dengan agenda ekologis global. 

Relevansi global dan kontekstualisasi lokal juga berkaitan erat dengan pendidikan ekologis 

berkelanjutan. Gereja harus mengembangkan program pendidikan yang mampu membentuk 

kesadaran ekologis jemaat, baik melalui khotbah, liturgi, maupun kegiatan praktis. Menurut Sinaga 

et al. (2024), pendidikan ekologi dalam gereja tidak boleh berhenti pada teori, tetapi harus 

diwujudkan dalam tindakan nyata seperti program pengelolaan sampah, penghijauan, atau 

kampanye hemat energi. Dalam hal ini, prinsip global tentang keberlanjutan dipraktikkan secara 

nyata dalam kehidupan jemaat sehari-hari. Dengan demikian, gereja dapat menghadirkan iman 

Kristen yang relevan sekaligus transformatif. 

Pada akhirnya, relevansi global dan kontekstualisasi lokal bukanlah dua hal yang 

bertentangan, melainkan saling melengkapi. Global memberikan arah, visi, dan kesadaran bahwa 

krisis ekologis adalah masalah universal umat manusia. Sementara lokal menghadirkan realitas 

konkret yang menuntut solusi spesifik dan praktis. Gereja yang mampu menjembatani keduanya 

akan tampil sebagai komunitas iman yang profetik sekaligus kontekstual. Dengan demikian, 

tanggung jawab ekologis tidak hanya menjadi wacana global, tetapi juga diwujudkan dalam praksis 

lokal yang berdampak nyata bagi keutuhan ciptaan. Hal ini menjadikan gereja relevan di tingkat 

dunia sekaligus bermakna di tengah masyarakat tempat ia hadir. 

 

KESIMPULAN 

Doktrin penciptaan dalam tradisi Kristen menegaskan bahwa bumi dan seluruh isinya adalah ciptaan 

Allah yang baik, sehingga manusia memiliki mandat bukan untuk mengeksploitasi, melainkan untuk 

merawatnya. Perspektif ini menjadi fondasi penting bagi lahirnya teologi ekologis yang 

menempatkan manusia sebagai mitra Allah dalam menjaga keutuhan ciptaan. Dengan memahami 

bumi sebagai anugerah Allah, gereja dipanggil untuk mengembangkan spiritualitas ekologis yang 

menolak pola hidup eksploitatif serta menumbuhkan kesadaran akan keterhubungan seluruh 

makhluk hidup dalam satu ekosistem kehidupan. Dalam praksisnya, gereja memikul tanggung jawab 

profetik untuk membangun kesadaran ekologis jemaat melalui pendidikan dan eco-literacy. Gereja 



Juliana Cancer Denasita, Tesalonika, Marni Liku Dengen, Dwy Giovani Tonapa,Merlin 

447 

 

perlu menghadirkan khotbah, liturgi, dan program nyata yang mendorong jemaat terlibat dalam 

tindakan pelestarian lingkungan. Meski demikian, implementasi tanggung jawab ekologis tidak lepas 

dari tantangan, seperti keterbatasan pemahaman teologis, resistensi budaya yang merusak 

lingkungan, dan minimnya dukungan kebijakan. Oleh karena itu, gereja dituntut menghadirkan 

pendekatan yang kreatif, kontekstual, serta interdisipliner dalam menjawab krisis ekologi. Akhirnya, 

relevansi teologi ekologis harus menjembatani antara agenda global dan praksis lokal. Secara 

global, gereja menjadi bagian dari gerakan universal menjaga bumi sebagai rumah bersama. 

Namun, secara lokal, gereja perlu menghadirkan solusi konkret yang sesuai dengan tantangan khas 

di lingkungannya, misalnya degradasi hutan, polusi perkotaan, atau kerusakan ekosistem pesisir. 

Dengan mengintegrasikan kedua dimensi tersebut, gereja dapat menampilkan wajah iman yang 

transformatif: berakar pada firman Allah, responsif terhadap krisis ekologis, serta mampu 

menghadirkan damai sejahtera Allah bagi seluruh ciptaan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 Aritonang, J. S. (2018). Teologi penciptaan dalam perspektif ekologi: Suatu kajian teologi 

sistematika. Jakarta: BPK Gunung Mulia. 
Banawiratma, J. B. (2016). Teologi bumi: Refleksi tentang keutuhan ciptaan. Yogyakarta: Kanisius. 
Boiliu, N. T. (2020). Teologi ekologis sebagai upaya membangun kesadaran lingkungan di tengah 

krisis ekologi global. Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama 
Kristen, dan Musik Gereja, 4(2), 137–150. 

Keraf, S. A. (2010). Etika lingkungan hidup. Jakarta: Kompas. 
Latumaerissa, J. R. (2017). Pendidikan ekologi dan peran gereja dalam pelestarian lingkungan 

hidup. Jurnal Theologia Aletheia, 19(10), 45–60. 
Manurung, E. (2019). Eco-theology: Tanggung jawab manusia terhadap alam ciptaan. Jurnal 

Teologi dan Pelayanan, 2(1), 21–36. 
Panuju, R. (2015). Teologi penciptaan sebagai dasar pengembangan etika ekologis Kristen. Jurnal 

Ledalero, 14(1), 77–92. 
Paterson, M. (2015). Spiritualitas ekologis: Iman, bumi, dan keutuhan ciptaan. Jakarta: BPK Gunung 

Mulia. 
Pewarna, D. (2019). Gereja dan tanggung jawab ekologis: Upaya membangun kesadaran ekologis 

jemaat. Dunamis: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, 3(2), 153–170. 
Rahardjo, T. (2018). Pendidikan ekologi dan literasi lingkungan dalam perspektif iman Kristen. 

Gema Teologi, 42(1), 89–104. 
Sugiyono. (2019). Metode penelitian kualitatif, kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. 
Supit, A. (2020). Peran gereja dalam membangun eco-literacy jemaat di era globalisasi. Jurnal 

Theologia Reformed Indonesia, 2(2), 101–118. 
Titaley, J. A. (2019). Agama dan krisis ekologis: Refleksi teologi di era antropose. Salatiga: Satya 

Wacana University Pres 
 
 


