
 
    

 
e-ISSN: 2988-6287  

 
 

433 
 

ANTARA TO MINAA, ADAT-KEBUDAYAAN TORAJA, DAN KEKRISTENAN 

 

Christian Briand Samulung   

Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 

cbstoindo@gmail.com        

 

Windy Pricilia Pangadongan 

Keguruan dan Ilmu Pendidikan Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 

windypricil02@gmail.com     

 

Lilis Vira Pala'langan 

Keguruan dan Ilmu Pendidikan Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 

lilisvirapalalangan@gmail.com       

 

Nelsa Rosalina 

Keguruan dan Ilmu Pendidikan Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 

nelsacanz27@gmail.com        

 

Lusiani Buan 

Keguruan dan Ilmu Pendidikan Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia 

lusianibuan@gmail.com      

 

 

Abstrak: Tulisan ini ditujukan untuk menelusuri dan bagaimana fungsi dari To Minaa di dalam 
kebudayaan masyarakat Toraja. Melalui kajian ini, penelitian terus berusaha memahami 
bagaimana unsur-unsur Kekristenan dapat berinteraksi dengan dan memengaruhi pelaksanaan 
fungsi To Minaa dalam konteks ritual adat Toraja. Dalam penelitian ini, terdapat informan yang 
memberikan data-data terkait dengan kajian, yang dianggap memiliki pengetahuan mengenai 
fungsi To Minaa. Metode yang digunakan di dalam penelitian ini ialah deskriptif kualitatif dengan 
memberikan penjelasan mengenai makna dan fungsi dari To Minaa. Kemudian, teknik analisis 
data yang digunakan di dalam kajian ini ialah analisis data kualitatif, dengan tujuan mengungkap 
data yang telah ada sebelumnya ditemui di lapangan, agar penjelasan terhadap masalah yang 
dibahas dapat menemukan titik cerahnya. Setelahnya , akan ada penilaian yang di dasarkan 
pada unsur Alkitabiah dalam perspektif Kekristenan dengan menggunakan pendekatan model 
terjemahan. Di mana fungsi dari model terjemahan ini ialah sebagai patokan atas konteks yang 
terjadi, sehingga dapat sejalan dengan nilai-nilai Kekristenan. Dari hasil penelitian yang 
dilakukan, ditemukan bahwa fungsi To Minaa di dalam ritual adat masyarakat Toraja itu 
dititikberatkan pada kata-kata yang diucapkan atau “kada-kada To Minaa” yang kenyataannya 
sarat akan makna. Sehingga tidak dapat disimpulkan sebagai suatu pelengkap di dalam ritual 
adat semata. Oleh karena itu, diharapkan Kekristenan dapat mengambil bagian di dalam ritual 
adat ini, termasuk tujuan pengungkapan dari kada-kada To Minaa yang seharusnya mengandung 
unsur teologi Kristen. 

HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 
Vol. 3 No. 3 2025, hal. 433-445

mailto:cbstoindo@gmail.com
mailto:windypricil02@gmail.com
mailto:lilisvirapalalangan@gmail.com
mailto:nelsacanz27@gmail.com
mailto:lusianibuan@gmail.com


 

434 
 

Kata kunci: kada-kada To Minaa, kebudayaan, model terjemahan, To Minaa, Teologi 
Kristen 
 
 
Abstract: This paper aims to explore the function of To Minaa in Torajan culture. 
Through this study, the research continues to try to understand how elements of 
Christianity can interact with and influence the implementation of the function of To Minaa 
in the context of Torajan traditional rituals. In this study, there are informants who provide 
data related to the study, who are considered to have knowledge about the function of To 
Minaa. The method used in this research is descriptive qualitative by providing an 
explanation of the meaning and function of To Minaa. Then, the data analysis technique 
used in this study is qualitative data analysis, with the aim of revealing pre-existing data 
found in the field, so that the explanation of the problem discussed can find a bright spot. 
Afterwards, there will be an assessment based on the Biblical elements in the Christian 
perspective using the translation model approach. Where the function of this translation 
model is as a benchmark for the context that occurs, so that it can be in line with 
Christian values. From the results of the research conducted, it was found that the 
function of To Minaa in the traditional rituals of the Toraja people is emphasized on the 
words spoken or "kada-kada To Minaa" which are actually full of meaning. So it cannot 
be concluded as a complement in traditional rituals alone. So it cannot be concluded that 
it is merely a complement to the traditional ritual. Therefore, it is hoped that Christianity 
can take part in this traditional ritual, including the purpose of expressing the kada-kada 
To Minaa which should contain elements of Christian theology. 
Key words: kada-kada To Minaa, culture, translation model, To Minaa, Christian 
Theology 

 

PENDAHULUAN 

Teologi Kontekstual itu sangat identik dengan istilah-istilah lokal yang sangat berbeda-beda 

tergantung konteksnya. Teologi kontekstual tidak dapat dimaknai sebagai bentuk dari antitesis terhadap 

teologi transplantasi, tetapi lebih mengarah kepada bentuk dan fungsi menolong dalam rangka berteologi 

yang berdasarkan pada Alkitab.1 

Budaya adalah pola atau cara hidup yang berkembang di tengah masyarakat dan diwariskan 

secara turun-menurun. Kebudayaan memiliki peranan penting dalam menyumbangkan norma-norma 

kehidupan, pola pikir, dan tingkah laku yang dilakukan oleh masyarakatnya, yang dipengaruhi oleh 

lingkungan akibat adanya proses sosialisasi.2 Manusia dan kebudayaan memiliki hubungan erat. Bahkan 

dalam studi antropologis, manusia itu sama dengan budaya, karena sejak lahirnya sudah dikelilingi oleh 

kebudayaan. Hubungan manusia dan kebudayaan bersifat resiprokal dan memberikan ketegangan dalam 

kehidupan manusia. Kebudayaan merupakan hasil dari cipta, rasa, dan karsa dalam alam ini. Kemampuan 

 
1 Y. Tomatala, TEOLOGI KONTEKSTUALISASI (Malang: Gandum Mas, 2007), 92. 
2 Normal L. Geisler, Filsafat dari Perspektif Iman Kristen (Malang: Gandum Mas, 2002), 415-419. 



 

435 
 

berkarya hanya ada pada mereka yang telah diciptakan sesuai gambar dan rupa Allah. Namun, 

kebudayaan tidak mampu memperbaiki dosa manusia terhadap Allah sesuai dengan sejarah Alkitab.3 

 Dalam konteks kehidupan bermasyarakat di Indonesia, kehidupan tidak bisa terlepas dari 

perbedaan yang beraneka ragam. Tidak hanya keberagaman alamnya, tetapi juga keberagaman suku, 

budaya, ras dan agama. Keberagaman inilah yang menjadikan bangsa Indonesia menjadi kuat dan 

terkenal di muka dunia. Sebab, keberagaman itu tidak dijadikan sebagai akar dari perpecahan, tetapi 

menjadi semangat untuk menjadikan bangsa Indonesia sebagai bangsa yang kaya di dalam berbagai 

aspek. Dalam kajian kali ini, akan di bahas salah satu bagian dari kemajemukan bangsa Indonesia, yaitu 

budaya. Kebudayaan dalam arti luas dipahami sebagai total dari keseluruhan pikiran, karya, dan hasil dari 

karya manusia yang tidak berakar dalam naluri manusia, yang dapat ditetapkan oleh manusia sebagai 

akibat dari proses belajar.4 Inti dari kebudayaaan itu ialah tradisi, yang bersifat historis, dan  bersumber 

dari ide-ide, yang dipasang oleh sekelompok manusia, sebagai suatu sistem. Sehingga kebudayaan itu 

dapat dipahami sebagai hasil karya manusia dan lebih lanjut dijadikan sebagai elemen pengkondisian 

tindakan manusia.5 Jadi, antara masyarakat dan kebudayaan itu memiliki kaitan dan tidak dapat 

dipisahkan. Manusia merupakan tempat dari bertumbuhnya kebudayaan, dan kebudayaan itu dijadikan 

sebagai tolak ukur bermasyarakat. Melalui sistem ini manusia kemudian bertahan hidup dan dapat disebut 

sebagai makhluk sosial. Pada dasarnya, unsur dari kebudayaan itu sendiri ialah seni, yang kemudian 

membuat kebudayaan itu memiliki sifat yang dinamis. Oleh karena itu, kebudayaan akan terus mengalami 

perubahan sesuai dengan kondisi yang terjadi pada suatu masa tertentu.6  

 Di Toraja, sebagai masyarakat yang berbudaya, juga memiliki tatanan kebudayaannya sendiri. 

Sebagai masyarakat adat Toraja yang masih mempertahankan adat dan kebudayaan yang telah lama ada 

dan diwarisi hingga sekarang, membuat orang Toraja terikat pada tradisi yang begitu kuat, bahkan dalam 

berbagai situasi kehidupan, misalnya Rambu Solo’ dan Rambu Tuka’, yang memiliki konteks dukacita dan 

sukacita. Setiap prosesi di dalam kebudayaan masyarakat Toraja, terdapat tahapan-tahapan unik yang 

memiliki daya tariknya tersendiri. Seperti yang akan di bahas kali ini berkaitan dengan To Minaa dalam 

ritual adat Rambu Solo’. Yang menjadi penekanannya ialah tentang bahasa dan kata-kata yang diucapkan 

di dalam ritual rambu solo’ oleh To Minaa sebagai standar terjadinya suatu ritual kebudayaan secara utuh. 

 
3 Kevin J. Vanhoozer, Dunia Dipentaskan dengan Baik? Teologi, Kebudayaan, dan Hermeneutika (Surabaya: 

Momentum, 2002), 8. 
4 Koentjaraningrat, Bunga Rampai Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan (Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 

2004), 1. 
5 Alo Liliweri, Pengantar Studi Kebudayaan (Bandung: Penerbit Nusa Media, 2019), 5. 
6 Laina Rafianti, Perlindungan Hukum dan Pemanfaatan Hak Ekonomi Ekspresi Budaya Tradisional Oleh Pelaku Seni 

Pertunjukan (Bandung: Penerbit Alumni, 2022), 5. 



 

436 
 

Kenyataannya, walaupun hal itu merupakan suatu bagian dari kebudayaan yang telah lama dihidupi, 

banyak masyarakat Toraja yang kurang paham akan apa arti dan fungsi dari kada-kada To Mina. Sebab, 

walaupun dianggap sebagai suatu bentuk kebiasaan yang sakral, nyatanya makna dari kebiasaan yang 

dilakukan itu tidak lagi dapat dipahami secara benar. Tolak ukur kemudian ialah bagaimana masyarakat 

Kristen Toraja yang menjadi kelompok masyarakat terbesar di Toraja dapat mengalami iman mereka dari 

adat kebudayaan yang mereka laksanakan. Masyarakat Toraja perlu untuk dapat terus menjadi manusia 

yang berbudaya sesuai dengan iman kepercayaan mereka. Sehingga perlu dan menjadi suatu hal yang 

penting untuk dapat memahami setiap ritual yang dilaksanakan, agar tidak dilakukan semata-mata karena 

kebiasaan turun-menurun, tetapi juga memberikan dampak bagi kehidupan iman spiritual, sehingga 

mencapai puncak pemaknaan kehidupan secara utuh. Oleh karena itu, yang menjadi perhatian utama di 

sini ialah apakah ritual adat di dalam prosesi kada-kada To Minaa ini memiliki tujuan yang mengarah pada 

aspek jasmaniah dan rohaniah masyarakat Toraja, atau hanya sebatas pada bentuk prosesi adat atau 

pelengkap prosesi itu semata. Serta bagaimana Injil mengambil bagian di dalam ritual adat tersebut, yang 

menjadikan budaya ini dapat sejalan dengan iman mayoritas masyarakat di Toraja. 

METODE PENELITIAN 

Model terjemahan pada dasarnya ialah berada pada model-model yang lain. Namun, dalam 

perhatiannya, model terjemahan menjadi sangat identik dengan Injil yang diwartakan itu tidak dapat dan 

tidak akan pernah berubah. Untuk diketahui bersama, model terjemahan tidak dimaksudkan untuk 

mengartikan apa yang disampaikan kata demi kata seperti dalam pencarian makna atau arti dari kata-kata 

dalam bahasa asing ke dalam bahasa Indonesia. Sehingga, terjemahan di sini dapat dipahami sebagai 

terjemahan atas makna, dan bukan lagi tentang arti kata. Terjemahan identik dengan adaptasi atau 

penyesuaian. Oleh karena itu teologi pada akhirnya merupakan terjemahan, dan menurut Kraft bahwa agar 

relevansinya benar dan tepat dalam konteks manusia, maka teologi yang benar harus kembali dibangun 

sebagai suatu terjemahan yang dapat dibenarkan dan dipahami. Dalam model terjemahan, apa yang telah 

tertulis dan diajarkan di dalam Alkitab, itulah yang di kontekstualkan, dan menjadikan Alkitab itu sebagai 

dasar dan ukuran terhadap semua konteks. Model ini berupaya memasukkan Injil ke dalam tradisi sebagai 

standarnya. Karena konsep model terjemahan ialah bagaimana menemukan hal yang lebih penting di 

dalamnya daripada sekedar menjelaskan apa yang telah terlihat di dalam budaya atau konteks. Sebab, 

mustahil juga bagi model terjemahan untuk dapat mencari makna dalam kebudayaan tanpa memerhatikan 

apa yang ada di dalam ajaran utama, yaitu Alkitab. Atau, bagaimana pendalaman terhadap ajaran 

kebenaran itu dapat dipahami tanpa bantuan dari pemahaman manusia. Oleh karena itu, model 



 

437 
 

terjemahan dalam mencapai relevansi umat manusia ialah harus diukur berdasarkan apa yang telah 

tercatat dan diajarkan di dalam Alkitab. Hesselgrave memberikan pemahaman bagaimana budaya harus 

tetap diindahkan tanpa harus meninggalkan nilai-nilai penting dalam Alkitab.7 Penulis menggunakan 

metode penelitian kualitatif dalam menyelesaikan tulisan ini. Metode kualitatif merupakan bentuk kajian 

yang digunakan dengan memerhatikan apa yang terjadi berdasarkan fenomena sosial umat manusia. 

Model ini merupakan bentuk dari pencarian makna terhadap fenomena itu sesuai dengan suatu standar 

yang menjadi tolak ukurnya.  Melalui metode ini diharapkan bahwa realitas kehidupan dapat dikonstruksi 

kembali. Metode penelitian kualitatif merupakan penelitian yang mencari makna secara mendalam terkait 

dengan fenomena sosial yang sedang terjadi di dalam masyarakat atau dapat dikatakan memiliki latar 

belakang ilmiah, yang juga saling berkaitan dengan metode-metode penelitian yang lain.8 Dalam tulisan ini, 

penulis menggunakan pendekatan kualitatif agar supaya dapat menemukan makna yang sesungguhnya 

terhadap konsep Alkitab terhadap To Minaa. Dalam pencarian makna berdasarkan metode penelitian 

kualitatif, penulis menggunakan juga kajian kepustakaan untuk menemukan dan saling menjembatani 

antara topik yang dikaji, agar dapat tercapai tujuan yang di inginkan. Analisis teks yang dijadikan patokan 

terhadap penarikan makna To Minaa menurut Alkitab ialah didasarkan pada literatur-literatur yang 

menyinggung tentang konsep To Minaa menurut Iman Kristen. 

 

PEMBAHASAN 

Salah satu daya tarik dari keunikan masyarakat Toraja ialah keseimbangan antara manusia dan 

alam yang dapat berlangsung secara bersamaan. Masyarakat Toraja memandang alam sebagai anugerah 

yang harus dijaga, dirawat dan dilestarikan. Sebab sejak dulu memang masyarakat Toraja menyadari 

menghargai alam sama hanya dengan menghargai leluhur. Pemeliharaan itu tidak hanya pada alam, tetapi 

juga berdampak pada pelestarian budaya dan kebiasaan masyarakat adat Toraja.9 Masyarakat Toraja 

mayoritas beragama Kristen yang diperkenalkan oleh misionaris Belanda pada awal abad ke-20. Sebelum 

itu, mereka masih mempraktikkan  animisme dan tinggal di desa-desa otonom. Meskipun banyak yang 

menganut agama Kristen, sebagian besar masyarakat masih menjalankan kepercayaan terhadap agama 

leluhur yang disebut Aluk To dolo. Dengan penyebaran agama Kristen, masyarakat mulai membuka diri 

terhadap dunia luar dan meninggalkan kepercayaan pada arwah-arwah dan benda-benda keramat. Aluk 

To dolo adalah agama nenek moyang suku Toraja yang masih dipraktikkan oleh sejumlah besar 
 

7 Stephen B.Bevans, Model-model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002). 
8 Albi Anggito dan Johan Setiawan, Metodologi Penelitian Kualitatif (Sukabumi: CV Jejak, 2018), 7. 
9 Fajar Nugroho, Kebudayaan Masyarakat Toraja (Surabaya: JP BOOKS, 2015), 1-3. 



 

438 
 

masyarakat Toraja. Pada tahun 1970, Aluk To dolo dilindungi oleh negara dan resmi diterima ke dalam 

sekte Hindu-Bali. Menjadi suatu kepercayaan Animisme tertua yang banyak dipengaruhi oleh ajaran-ajaran 

hidup Konfusius dan agama Hindu, sehingga merupakan kepercayaan politeisme yang dinamis. Agama 

dan kebudayaan tidak dapat menjadi penghalang untuk menyuarakan kerukunan di Toraja.10 Kaitannya 

dalam iman Kristen epistemologi terhadap budaya Toraja adalah bagaimana manusia memperoleh 

pengetahuan tentang Allah. Iman Kristen harus memberikan interpretasi yang tepat pada Firman Tuhan 

dan dunia, serta menunjukkan praksis kehidupan yang menceritakan inti iman tersebut. Menjadi suatu 

perhatian yang harusnya penting, sebab manusia modern lebih menekankan pada praksis dibandingkan 

dengan nilai teologis. 

Ritual Adat Masyarakat Toraja 

Sejarah dan latar belakang Ritual Adat Masyarakat Toraja menunjukkan warisan budaya yang 

kaya dan unik dari suku Toraja di Indonesia. Ritual ini telah menjadi bagian integral dalam kehidupan 

sehari-hari masyarakat Toraja selama berabad-abad. Mereka percaya bahwa melalui upacara-upacara ini, 

mereka dapat menjaga hubungan yang kuat antara mereka dan roh nenek moyang mereka. Selain itu, 

ritual adat Toraja juga mencerminkan sikap penghormatan yang tinggi terhadap alam dan lingkungan, serta 

kesatuan sosial dalam masyarakat. Melalui perayaan-perayaan ini, mereka juga mengabadikan nilai-nilai 

dan tradisi leluhur mereka kepada generasi mendatang.11 

Upacara Rambu Solo adalah salah satu upacara adat yang penting dalam masyarakat Toraja. 

Upacara ini dilakukan sebagai bentuk penghormatan terhadap orang yang telah meninggal dunia. Upacara 

Rambu Solo dilaksanakan dengan tahapan-tahapan yang khusus sesuai dengan adat dan kepercayaan 

masyarakat Toraja. Tahapan-tahapan tersebut meliputi pemanggilan arwah, pembersihan dan perawatan 

jenazah, penyajian makanan dan minuman, serta pemakaman. Selain itu, dalam Upacara Rambu Solo 

juga terdapat tarian dan musik khusus yang merupakan bagian dari ritual adat Toraja. Upacara ini 

dianggap sangat penting dan memegang peranan yang besar dalam kehidupan masyarakat Toraja, karena 

dipercaya bahwa melalui upacara ini, arwah orang yang meninggal akan dibawa menuju dunia yang 

abadi.12 

 
10 Andi Nirwana, Local Religion: To Wani To Lotang, Patuntung dan Aluk to Dolo di Sulawesi Selatan (Bandung: 

Bahasa dan Sastra Arab UIN Sunan Gunung Djati, 2018), 89. 
11 T. E. Sudarsi, N. Taula’bi, & M. D. G. Allo, “Lantang Pangngan at Mate Malolle’Funeral Ritual in Toraja: An 

ethnography study,” Ethical Lingua: Journal of Language Teaching and Literature (2022), 354-362. 
12 L. R. Allolinggi, S. Sapriya, & K. A. Hakam, “Local Wisdom Values In Rambu Solo'Ceremony As A Source Of 

Student Character Development (Ethnographic Studies on Traditional Ceremonies of the Tana Toraja Community).” In 
Proceedings of the 4th International Conference on Learning Innovation and Quality Education (2020), 1-6. 



 

439 
 

Upacara Rambu Tuka merupakan salah satu ritual adat yang penting bagi masyarakat Toraja. 

Ritual ini dilakukan sebagai ucapan terima kasih kepada leluhur dan dewa-dewa atas berkat yang 

diberikan. Selain itu, upacara ini juga menjadi momen penting dalam transisi kehidupan, seperti 

pernikahan, kematian, dan pemindahan rumah. Dalam upacara Rambu Tuka, masyarakat Toraja 

mengadakan pesta besar yang melibatkan seluruh anggota keluarga dan juga tetangga. Prosesi upacara 

dilakukan dengan penuh kekhusyukan, termasuk penyembelihan hewan kurban dan mengadakan tari-

tarian tradisional. Melalui upacara ini, masyarakat Toraja mempertahankan nilai-nilai budaya dan menjaga 

keberlangsungan adat istiadat mereka.13 

Perkembangan dan Pentingnya Ritual Adat Toraja memiliki peran signifikan dalam kehidupan 

masyarakat Toraja. Ritual-ritual ini sudah ada dari masa lampau dan terus berkembang hingga saat ini. 

Pentingnya ritual adat Toraja dapat dilihat dari beberapa aspek, seperti memupuk rasa persatuan dan 

kebersamaan antara sesama anggota masyarakat, menjaga keberlangsungan tradisi dan budaya Toraja, 

serta sebagai sarana komunikasi antara manusia dengan leluhur dan roh-roh leluhur. Melalui ritual-ritual 

ini, masyarakat Toraja juga menghormati dan menghargai nilai-nilai luhur yang diwariskan oleh nenek 

moyang mereka. Selain itu, ritual adat Toraja juga memiliki peran ekonomi dalam kehidupan masyarakat, 

seperti meningkatkan pariwisata dan ekonomi lokal melalui pementasan upacara adat yang menarik 

banyak wisatawan. Secara keseluruhan, perkembangan dan pentingnya ritual adat Toraja tidak hanya 

berpengaruh dalam aspek sosial dan budaya, tetapi juga ekonomi masyarakat Toraja.14 

Tujuan dan Makna To Minaa 

Dalam ritual adat masyarakat Toraja setiap hal itu didasarkan pada kepercayaan mereka dan 

memakai setiap hal hanya bagi Tuhan. Dan dalam ritual apa yang dikatakan itu disebut sebagai doa. Jadi 

To Minaa dapat dipahami sebagai seorang pendoa dalam setiap ritual adat yang dilaksanakan, baik itu 

Rambu Tuka’ (sukacita) atau Rambu Solo’ (dukacita/ kematian). Kalau di rambu Tuka’ pasti diakhiri dengan 

meminta berkat kepada Tuhan. Contohnya, Denno upa’ ta rampo salama’ itu berarti doa yang diucapkan 

dengan penuh pengharapan tanpa harus menutup mata seperti kebiasaan orang berdoa pada umumnya. 

Sama halnya dengan ritual Rambu Solo’. Contohnya, Denno upa’ ta rampo lako to’ ongan banuanta tang 

titode lentek tu’tun tang tiessokkan butu’ na ria passakke’ na Puang artinya bahwa harapan agar sekiranya 

Tuhan selalu memberkati dan menyertai kita sampai ke tujuan. Jadi, pada dasarnya setiap ucapan yang 

 
13 Y. Lumbaa, N. Damayanti, & M. Martinihani, “Kearifan Budaya Lokal Dalam Ritual Rambu Solo’di Toraja.” 

Innovative: Journal Of Social Science Research, (2023), 4849-4863. 
14 E. Patadungan, A. Purwanto, & F. J. Waani, “DAMPAK PERUBAHAN STATUS SOSIAL TERHADAP UPACARA 

RAMBU SOLO’ DI KELURAHAN TONDON MAMULLU KECAMATAN MAKALE KABUPATEN TANA TORAJA” HOLISTIK, 
Journal of Social and Culture, (2020). 



 

440 
 

dilantunkan oleh seorang To Minaa itu berisi harapan yang diucapkan kepada Puang, sebutan Tuhan 

dalam bahasa Toraja, agar manusia di bumi itu bisa terus mendapat berkat dan penyertaan-Nya. Latar 

belakang keberadaan To Minaa itu berangkat dari kebiasaan orang Toraja dulu, dan itu yang dilestarikan 

hingga sekarang. Ketika Kekristenan masuk di Toraja maka semakin jelaslah kebiasaan yang berlangsung 

sejak dulu. Contohnya, dalam Aluk To Dolo kepercayaan lama orang Toraja, mereka mengatakan bahwa 

seseorang yang telah meninggal itu akan pergi ke puya untuk bertemu Puang Lalondong (Tuan Laki-laki). 

Sehingga jelaslah bahwa Kekristenan kemudian dapat beradaptasi dan orang Toraja menganggap 

kepercayaan mereka sejalan dengan Kekristenan itu. Puya/puyo dimaknai sebagai surga yang terdapat 

dalam ajaran Kristen, dan Puang Lalondong berarti Tuhan atau Bapa. Peranan To Minaa dalam suatu ritual 

adat sebenarnya tidak dijadikan sebagai suatu keharusan. Namun, dikatakan bahwa suatu acara yang 

dilangsungkan lebih Matokko ke denni To Minaanna atau dalam pemahaman penulis lebih baik kalau ada. 

Karena To Minaa di samping sebagai pemandu acara, perannya juga bisa sebagai pendoa. Karena dalam 

kebiasaan masyarakat Toraja terdapat beberapa sebutan terhadap profesi ini: To Minaa dalam bahasa 

agama dimaknai sebagai seorang pendeta, karena dasarnya ialah sebagai seorang pendoa. Gora-gora 

Tongkon juga bisa disebut sebagai pendoa, dan Gora-gora Mali’. Perbedaan antara To Minaa dan Gora-

gora Tongkon ialah pada caranya. Karena Gora-gora Tongkon biasanya melakukannya mulai dari pagi 

hingga sore hari. Sedangkan To Minaa biasanya hanya di saat ibadah yang singkat waktunya. Dalam 

penuturan perkataan yang diucapkan itu terdapat banyak tingkatan-tingkatan, menurut dari kasta 

seseorang yang melaksanakan ritual di dalam lingkungan tersebut. Dalam Rambu Tuka’ ada empat 

tingkatan yang diurutkan dari paling atas, yaitu Tana’ Bulaan, Tana’ Bassi, Tana’ Karuru, Tana’ Kua-kua. 

Setiap tingkatan ini memiliki perbedaan pengucapan dan kosakatanya. Kemudian, dalam Rambu Solo’ itu 

terdiri atas, di pasang bongi (satu malam), di Patallung bongi (tiga malam), di papitung bongi (tujuh malam 

atau lebih). Apabila telah masuk ke dalam di papitung bongi, maka terdapat tingkatannya lagi, yaitu 

rapasan, rapasan sundun, sapu randanan, tunuan barata. Jadi, bahasa yang keluar tergantung dengan 

tingkatannya. Karena tidak mungkin orang yang dikatakan hanya di pasang bongi mau dikatakan tama 

rante kalua’ (tempat pesta yang besar), karena itu khusus bagi Tana’ Bulaan atau dalam tingkatan rapasan 

dan keatasnya. Tapi bagi penyambutan bagi tamu dan kerabat yang datang itu pada dasarnya sama, tapi 

tetap di lihat kondisi ekonomi orang tersebut, sehingga dapat dibedakan lagi bahasanya.  Kesamaannya 

ialah hanya pada kata pembukanya, seperti babangan a’pa’ padang di la’bo’ tikurandanna padang di 

marante (bahasa umumnya). Sehingga kemudian ketika dilihat bahwa tamu atau kerabat yang datang itu 

adalah memiliki kuasa atau Parengnge’ maka dapat diucapakan kata-kata tambahan, seperti tiromi tu tahu 



 

441 
 

tongan anak to di tampa deata, to digaraga masuli’ di kombong i’daran bu’tu lan lili’na di la’bo’ tikurandanna 

padang dibabangan a’pa’. Inilah yang disebut sebagai ‘sindiran’ tergantung pada orang tersebut. Sehingga, 

profesi ini haruslah memiliki keahlian lebih dan cerdik untuk dapat mengetahui dari mana asal dan 

bagaimana kehidupan tamu atau kerabat. Sebaliknya bahwa di dalam doa-doanya tetap memiliki arti untuk 

keselamatan di bumi dan kehidupan kelak bagi manusia yang masih hidup. Sebagai orang Kristen Toraja, 

narasumber berkata perlu adanya pandangan kritis terhadap apa yang dilaksanakan dalam setiap ritual 

yang sedang berlangsung, sehingga apabila perlu diadakan perubahan di dalamnya maka itu harus 

dilaksanakan. Sebab menurutnya, pasti di dalam setiap acara ritual adat Toraja, pasti ada sisi negatif dan 

positifnya. Negatifnya ialah membuat perilaku materialisme dan hidup boros lebih menonjol. Sebaliknya, 

sisi positifnya ialah agar supaya manusia itu dapat terus berusaha dan mengupayakan yang terbaik, 

termasuk kekeluargaan, kebersamaan. Sehingga tidak masalah sebenarnya berjalan bersamaan antara 

Kekristenan dengan To Minaa. Sebab To Minaa selain dijadikan sebagai pemandu acara, pada dasarnya 

dimaknai sebagai seorang pendoa. Karena ternyata juga profesi ini ada ibadah peneguhan seperti para 

pendeta ketika akan bertugas, dan banyak pendeta dan pastor yang juga terlibat dalam profesi ini.15 

Latar belakang keberadaan To Minaa terkait dengan keilmuwannya pada dasarnya sama dengan 

ilmu yang lain, bahwa sekaitan dengan kharisma. Karena tidak semua orang memiliki keahlian dalam 

bidang ini. Profesi ini juga dapat dimaknai sebagai talenta atau karunia yang diberikan Tuhan. 

Perkembangannya ialah seputar pada pengalaman dan perlu untuk terus diperdalam. Menurut 

narasumber, To Minaa itu sama artinya dengan pemandu acara. Peranan memang sebagai pemandu 

acara, akan tetapi maknanya ialah terkait dengan doa atau pengharapan. Dalam bahasa Toraja terdapat 

beberapa bentuk sastra, yang juga biasa di pakai dalam kada-kada To Minaa. Bentuk sastra Toraja lebih 

dari sepuluh, misalnya badong, retteng, singgi’, ma’bugi’, ma’nane’, sengo, ma’dondi’, dll. Dalam bahasa 

To Minaa yang sering digunakan ialah bentuk sastra singgi’. Singgi’ itu berarti memuja-muja, yang 

kecenderungannya ialah bagi manusia dan bukan Tuhan. Kemudian menurut narasumber ini merupakan 

suatu kesalahan, bahwa Tuhan tidak di puji, malah ciptaan-Nya yang dipuji-puji di dalam acara-acara, 

seperti para bangsawan dan orang-orang kaya. Seharusnya pemujaan itu hanya bagi Tuhan sang 

Pencipta, sebab manusia tidak seharusnya saling memuja. To Minaa melakukan hal itu agar mendapatkan 

keuntungan bahwa dirinya baik dalam menyambut orang lewat pujaannya, dan menjadi laku dan memiliki 

nilai jual tinggi karena keahliannya dalam profesinya itu. Itulah kelemahan yang terdapat di dalam profesi 

 
15 Wawancara yang dilakukan pada 5 Desember 2023 di Kecamatan Kesu’ La’bo’, Toraja Utara. Narasumber yang 

pertama ini bernama Petrus Rani, yang merupakan seorang To Minaa dan juga mengabdikan diri dalam profesinya sebagai 
seorang guru PJOK di Sekolah Menengah Pertama (SMP) setempat. 



 

442 
 

To Minaa. Karena menurutnya, segala sesuatu harus dan berada di bawah kritik firman Tuhan. Sehingga, 

semua yang diperbuat dan dikatakan harus sesuai dengan apa yang diimani, jangan malah bertentang 

dengan iman itu. Misalnya dalam bahasa singgi’, tiromi tu tahu tongan, malullun rante naola, ma’ti’ 

tombang na lendui’. Artinya terkait dengan bagaimana luar biasanya seseorang yang memiliki banyak 

kekayaan atau kekuasaan atau kehebatan, yang menurut keyakinan Aluk To Dolo disebut sebagai Tau 

tongan (manusia asli). Sedangkan iman Kristen tidak pernah mengatakan adanya orang atau manusia 

yang luar biasa dari sesamanya, semuanya sama. Adat, istiadat dan kebudayaan Toraja itu bukan ciptaan 

manusia, melainkan anugerah dari Tuhan yang harus dipakai untuk kemuliaan nama Tuhan juga, bukan 

kemuliaan manusia. Jadi, sehebat-hebatnya manusia, ia tidak lebih daripada manusia yang lainnya. Hal 

inilah yang membuat paham Kekristenan yang dimiliki narasumber tidak sejalan dengan realitas yang 

terjadi dalam praktik To Minaa. Jadi, semua harus di kontekstualisasikan berdasarkan iman, yang 

melahirkan teologi kontekstual. Jangan hanya berpatokan pada teologi lama, apabila ada yang perlu 

diubah, maka bentuklah teologi baru, sesuai dengan ajaran. Sehingga menurut narasumber, syairnya 

adalah perlu untuk diubah. Gaya, lagu bisa tetap sama, tetapi syair harus diubah. Kada-kada To Minaa 

dapat digunakan dalam untuk pelayanan pendeta, tetapi perlu banyak dibahkan, dan harus disesuaikan 

dengan konteksnya. Jadi, berbahasa sehari-hari tidak dapat digunakan bahasa To Minaa, karena tidak 

semua memahaminya. Kecuali dalam bahasa khotbah, sama seperti Yesus memakai perumpamaan yang 

memiliki arti kiasaan, sehingga bahasa To Minaa dapat digunakan dalam khotbah. Tetapi, jangan 

digunakan seperti sastra tinggi, sebab kesulitan dan perbedaan pemahaman orang berbeda-beda, yang 

membuat penjelasan terhadap khotbah menjadi panjang dan menjenuhkan. Bahasa To Minaa memiliki 

fungsi utama sebagai ritus-ritus keagamaan nenek moyang masyarakat Toraja. Menurut kepercayaan 

mereka, hanya bangsawan yang memiliki unsur Ilahi di dalam dirinya, sehingga layang untuk dipuja. 

Keyakinan Kristen kembali mengingatkan bahwa tidak ada manusia yang Ilahi, makanya dapat mati. 

Sedangkan Ilahi tidak dapat mati.  Kemudian, apakah To Minaa ini dapat memperkuat peranan pendeta? 

Itu tergantung pada pemaknaan berdasarkan Alkitab, atau semacam ajang pamer, sehingga nilai 

kemanusiaannya yang lebih dominan. Misalnya, Yesus digelari dengan Datu Marampa’ atau Raja Damai. 

Sedangkan biasanya di dalam ritus-ritus, manusia lebih ditinggikan dari Tuhan. Seperti penyebutan 

manusia sebagai to kabarre’ alloan, to kalindo bulanan, yang seharusnya untuk Tuhan.16 

Bagaimana Kekristenan memahaminya 

 
16 Wawancara bersama seorang pendeta emeritus pada 5 Desember 2023, di lembang Rente Kasimpo, Kecamatan 

Makale Utara. Dr. John L. Matalangi’, seorang pendeta yang telah emeritus, tetapi masih tetap mengabdikan dirinya bagi 
pendidikan di Institut Agama Kristen Negeri Toraja dalam mata kuliah Bahasa Toraja. 



 

443 
 

Kekristenan mengajarkan bahwa keselamatan dan kehidupan adalah anugerah dari Allah dan itu 

dapat terealisasi lewat iman kepada Yesus Kristus yang adalah Tuhan dan Juru Selamat. Iman juga 

merupakan wujud dari anugerah Allah bagi manusia. Oleh karena itu, setiap usaha manusia membenarkan 

diri adalah kesia-siaan, sebab kebenaran akan keselamatan hanya di dalam Yesus Kristus. Namun, ini 

tidak berarti harus menghapuskan adat dan tradisi yang telah ada secara keseluruhan.17 To Minaa memuat 

berbagai ajaran dan aturan yang penting bagi umat Kristen. Ajaran-ajaran tersebut meliputi konsep tentang 

kasih, pengampunan, dan hidup dalam kesucian. To Minaa juga memberikan petunjuk mengenai tata cara 

ibadah dan perintah moral yang harus diikuti oleh umat Kristen. Ajaran-ajaran dalam To Minaa memainkan 

peran penting dalam membentuk kehidupan dan kepercayaan umat Kristen serta memberikan panduan 

dalam menjalani kehidupan yang lebih bermakna secara rohani. Peran To Minaa dalam kehidupan 

kekristenan penting dalam beberapa aspek. Pertama, To Minaa memberikan pedoman tentang apa yang 

diharapkan dari seorang kristiani, termasuk moralitas dan etika yang harus diterapkan dalam kehidupan 

sehari-hari. Kedua, To Minaa juga merangkul konsep kasih, mengajarkan umat Kristen untuk saling 

mengasihi dan memperhatikan sesama. Selain itu, To Minaa juga memberikan panduan dalam ibadah dan 

ritus keagamaan, memberikan pedoman tentang bagaimana melakukan doa, pujian, dan penyembahan 

secara benar. Peran To Minaa dalam kehidupan kekristenan juga mencakup penekanan pada pentingnya 

iman dan keselamatan melalui Yesus Kristus sebagai jalan menuju kehidupan abadi. Dalam praktiknya, 

umat Kristen dipanggil untuk hidup sesuai dengan ajaran-ajaran To Minaa, sehingga mencerminkan nilai-

nilai dan prinsip kekristenan dalam kehidupan sehari-hari. Keseluruhan, peran To Minaa dalam kehidupan 

kekristenan meliputi arahan moral dan etika, kasih, ritus keagamaan, serta penekanan pada iman dan 

keselamatan melalui Yesus Kristus. Implikasi dan relevansi To Minaa dalam konteks kekristenan adalah 

penting untuk dipahami oleh umat Kristiani. To Minaa mengandung ajaran-ajaran yang dapat mengarahkan 

dan memperkaya kehidupan spiritual umat Kristiani. Implikasinya meliputi pemahaman yang lebih dalam 

tentang hubungan dengan Allah dan sesama, serta pentingnya mengasihi dan menyayangi sesama 

sebagai bagian dari hidup yang dikehendaki oleh Yesus Kristus. Relevansinya terletak pada 

kemampuannya untuk menuntun umat Kristiani dalam kehidupan yang benar, menguatkan iman, dan 

mengajarkan nilai-nilai moral yang penting dalam menjalani kehidupan sebagai orang percaya. Oleh 

karena itu, pemahaman terhadap To Minaa dapat meningkatkan kehidupan kekristenan seseorang 

secara menyeluruh. 

 
17 Roswita Rini Paganggi, Husain Hamka, Asmirah, “Pergeseran Makna Dalam Pelaksanaan Upacara Adat Rambu 

Solo’ pada masyarakat Toraja: Studi Sosiologi Budaya di Lembang Langda Kecamatan Sopai Kabupaten Toraja Utara,” 
JURNAL SOSIOLOGI KONTEMPORER, (2021), 15. 



 

444 
 

 Aluk To Dolo masih mempengaruhi religiositas masyarakat Kristen Toraja karena ajaran ini begitu 

kuat menganyam kehidupan masyarakat Kristen Toraja secara turun-temurun sehingga sudah menjadi 

falsafah hidup yang holistik. Aluk To Dolo yang tersimpan rapat dalam memori akan selalu muncul dalam 

pikiran dan tindakan sehingga mempengaruhi religiositas mereka. Gereja juga gagal menolak peran 

pemuka Aluk To Dolo terlibat dalam kegiataan keagamaan masyarakat Kristen. Seharunya pihak Gereja 

tegas menolak peran pemuka Aluk To Dolo dalam kegiatan adat masyarakat Kristen.18 

KESIMPULAN 

To Minaa atau yang dalam bahasa Indonesia disepakati sebagai seorang pendoa dalam ritus adat 

kebudayaan masyarakat Toraja, ternyata memiliki peranan penting dalam keberlangsungan suatu acara. 

Dalam pemaknaannya itu, profesi ini tidak dapat lagi dimaknai hanya sebatas pada pelengkap dalam ritus 

yang ada. Oleh karena itu perlu untuk diadakan kontekstualisasi menurut kebenaran yang tercatat di dalam 

Alkitab. Berhubung To Minaa sudah dimaknai sebagai seorang pendoa yang tentu merujuk kepada peran 

pendeta. Oleh karena itu, setiap syair yang dilakukan untuk pemujaan terhadap manusia haruslah 

ditiadakan, sebab maknanya tidak sejalan dengan apa yang dikatakan Alkitab. Sebab, setiap manusia 

adalah sama dan hanya Tuhanlah yang dapat diagungkan. Dengan itu peranan pendeta dapat dipertegas 

karena adanya nilai tersendiri bagi keberadaannya di dalam ritual adat. Jadi budaya itu juga dapat 

dimaknai sebagai bentuk dari anugerah Tuhan dan sudah seharusnya semua keagungan itu kembali 

kepada Tuhan. Doa-doa dan pengharapan di dalam syair yang dilantunkan menjadi bagian penting untuk 

menjalin relasi dengan Tuhan. Walaupun merupakan suatu hal yang berat dalam memaknai kembali syair 

sesuai dengan apa yang dikatakan Alkitab. Namun, itulah fungsi teologi kontekstual yang seharusnya 

dapat menjembatani kebudayaan yang dapat berjalan sesuai dengan kebenaran Alkitab. 

REFERENSI 

Allolinggi', L. R., Sapriya, S., & Hakam, K. A. (n.d.). Local Wisdom Values In Rambu Solo' Ceremony As A 
Sourceof Student Character Development.  

Anggito, Albi, & Setiawan, Johan. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif. Sukabumi: CV Jejak. 

Bevans, S. B. (2002). Model-model Teologi Kontekstual. Maumere: Ledalero. 

Geisler, N. L. (2002). Filsafat dari perspektif Iman Kristen. Malang: Gandum Mas. 

Koentjaraningrat. (2004). Bunga Rampai Kebudayaan. Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama. 

 
18 Kristanto, Yonathan Mangolo, “Aluk To Dolo Versus Kristen,” Jurnal Kinaa Vol.3 No.1 (2018), 1-9. 



 

445 
 

Kristanto, & Mangolo, Y. (2018). Aluk To Dolo Versus Kristen. Jurnal Kinaa, 1-9. 

Liliweri, A. (2019). Pengantar Studi Kebudayaan. Bandung: Penerbit Nusa Media. 

Lumbaa, Y., Damayanti, N., & Martinihani, M. (2023). Kearifan Budaya Lokal Dalam Ritual Rambu Solo' di 
Toraja. Innovative: Journal Of Science Research, 4849-4863. 

Matalangi', J. L. (n.d.). 

Nirwana, A. (2018). Local Religion: To Wani To Lotang, Patuntung dan Aluk to Dolo di Sulawesi Selatan. 
Bandung: Bahasa dan Sastra Arab UIN Sunan Gunung Djati. 

Nugroho, F. (2015). Kebudayaan Masyarakat Toraja. Surabaya: JP BOOKS. 

Paganggi, R. R., Hamka, H., & Asmirah. (2021). Studi Sosiologi Budaya di Lembang Langda Kecamatan 
Sopai Kebupaten Toraja Utara. Jurnal Sosiologi Kontemporer, 15. 

Patandungan, E., Purwanto, A., & Waani, F. J. (2020). Dampak Perubahan Status Sosial Terhadap 
Upacara Rambu Solo' Di Kelurahan Tondon Mamullu Kecamatan Makale Kabupaten Tana Toraja. 
Holistik: Journal of Social and Culture. 

Rafianti, L. (2022). Perlindungan Hukum dan Pemanfaatan Ekonomi Ekspresi Budaya Tradisional Oleh 
Pelaku Seni Pertunjukkan. Bandung: Penerbit Alumni. 

Rani, P. (n.d.). 

Sudarsi, T. E., Taula'bi, N., & Allo, M. D. G. (2022). Lantang Pangngan at Male Malolle' Funeral Ritual in 
Toraja: An Ethnography Study. Ethical Lingua: Journal of Language Teaching and Literature, 354-
362. 

Tomatala, Y. (2007). Teologi Kontekstualisasi. Malang: Gandum Mas. 

Vanhoozer, K. J. (2002). Dunia Dipentaskan dengan Baik? Teologi, Kebudayaan, dan Hermeneutika. 
Surabaya: Momentum. 


