HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 3 No. 3 2025, hal. 433-445 e-ISSN: 2988-6287

ANTARA TO MINAA, ADAT-KEBUDAYAAN TORAJA, DAN KEKRISTENAN

Christian Briand Samulung
Teologi dan Sosiologi Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
cbstoindo@gmail.com

Windy Pricilia Pangadongan
Keguruan dan limu Pendidikan Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
windypricil02@gmail.com

Lilis Vira Pala'langan
Keguruan dan limu Pendidikan Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
lilisvirapalalangan@gmail.com

Nelsa Rosalina
Keguruan dan llmu Pendidikan Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
nelsacanz27 @gmail.com

Lusiani Buan
Keguruan dan llmu Pendidikan Kristen, Institut Agama Kristen Negeri Toraja, Indonesia
lusianibuan@gmail.com

Abstrak: Tulisan ini ditujukan untuk menelusuri dan bagaimana fungsi dari To Minaa di dalam
kebudayaan masyarakat Toraja. Melalui kajian ini, penelitian terus berusaha memahami
bagaimana unsur-unsur Kekristenan dapat berinteraksi dengan dan memengaruhi pelaksanaan
fungsi To Minaa dalam konteks ritual adat Toraja. Dalam penelitian ini, terdapat informan yang
memberikan data-data terkait dengan kajian, yang dianggap memiliki pengetahuan mengenai
fungsi To Minaa. Metode yang digunakan di dalam penelitian ini ialah deskriptif kualitatif dengan
memberikan penjelasan mengenai makna dan fungsi dari To Minaa. Kemudian, teknik analisis
data yang digunakan di dalam kajian ini ialah analisis data kualitatif, dengan tujuan mengungkap
data yang telah ada sebelumnya ditemui di lapangan, agar penjelasan terhadap masalah yang
dibahas dapat menemukan titik cerahnya. Setelahnya , akan ada penilaian yang di dasarkan
pada unsur Alkitabiah dalam perspektif Kekristenan dengan menggunakan pendekatan model
teriemahan. Di mana fungsi dari model teriemahan ini ialah sebagai patokan atas konteks yang
terjadi, sehingga dapat sejalan dengan nilai-nilai Kekristenan. Dari hasil penelitian yang
dilakukan, ditemukan bahwa fungsi To Minaa di dalam ritual adat masyarakat Toraja itu
dititikberatkan pada kata-kata yang diucapkan atau “kada-kada To Minaa” yang kenyataannya
sarat akan makna. Sehingga tidak dapat disimpulkan sebagai suatu pelengkap di dalam ritual
adat semata. Oleh karena itu, diharapkan Kekristenan dapat mengambil bagian di dalam ritual
adat ini, termasuk tujuan pengungkapan dari kada-kada To Minaa yang seharusnya mengandung
unsur teologi Kristen.

433


mailto:cbstoindo@gmail.com
mailto:windypricil02@gmail.com
mailto:lilisvirapalalangan@gmail.com
mailto:nelsacanz27@gmail.com
mailto:lusianibuan@gmail.com

Kata kunci: kada-kada To Minaa, kebudayaan, model terjemahan, To Minaa, Teologi
Kristen

Abstract: This paper aims to explore the function of To Minaa in Torajan culture.
Through this study, the research continues to try to understand how elements of
Christianity can interact with and influence the implementation of the function of To Minaa
in the context of Torajan traditional rituals. In this study, there are informants who provide
data related to the study, who are considered to have knowledge about the function of To
Minaa. The method used in this research is descriptive qualitative by providing an
explanation of the meaning and function of To Minaa. Then, the data analysis technique
used in this study is qualitative data analysis, with the aim of revealing pre-existing data
found in the field, so that the explanation of the problem discussed can find a bright spot.
Afterwards, there will be an assessment based on the Biblical elements in the Christian
perspective using the translation model approach. Where the function of this translation
model is as a benchmark for the context that occurs, so that it can be in line with
Christian values. From the results of the research conducted, it was found that the
function of To Minaa in the traditional rituals of the Toraja people is emphasized on the
words spoken or "kada-kada To Minaa" which are actually full of meaning. So it cannot
be concluded as a complement in traditional rituals alone. So it cannot be concluded that
it is merely a complement to the traditional ritual. Therefore, it is hoped that Christianity
can take part in this traditional ritual, including the purpose of expressing the kada-kada
To Minaa which should contain elements of Christian theology.

Key words: kada-kada To Minaa, culture, translation model, To Minaa, Christian
Theology

PENDAHULUAN
Teologi Kontekstual itu sangat identik dengan istilah-istilah lokal yang sangat berbeda-beda

tergantung konteksnya. Teologi kontekstual tidak dapat dimaknai sebagai bentuk dari antitesis terhadap
teologi transplantasi, tetapi lebih mengarah kepada bentuk dan fungsi menolong dalam rangka berteologi
yang berdasarkan pada Alkitab.’

Budaya adalah pola atau cara hidup yang berkembang di tengah masyarakat dan diwariskan
secara turun-menurun. Kebudayaan memiliki peranan penting dalam menyumbangkan norma-norma
kehidupan, pola pikir, dan tingkah laku yang dilakukan oleh masyarakatnya, yang dipengaruhi oleh
lingkungan akibat adanya proses sosialisasi.2 Manusia dan kebudayaan memiliki hubungan erat. Bahkan
dalam studi antropologis, manusia itu sama dengan budaya, karena sejak lahirmya sudah dikelilingi oleh
kebudayaan. Hubungan manusia dan kebudayaan bersifat resiprokal dan memberikan ketegangan dalam

kehidupan manusia. Kebudayaan merupakan hasil dari cipta, rasa, dan karsa dalam alam ini. Kemampuan

1Y. Tomatala, TEOLOGI KONTEKSTUALISASI (Malang: Gandum Mas, 2007), 92.
2 Normal L. Geisler, Filsafat dari Perspektif Iman Kristen (Malang: Gandum Mas, 2002), 415-419.

434



berkarya hanya ada pada mereka yang telah diciptakan sesuai gambar dan rupa Allah. Namun,
kebudayaan tidak mampu memperbaiki dosa manusia terhadap Allah sesuai dengan sejarah Alkitab.3

Dalam konteks kehidupan bermasyarakat di Indonesia, kehidupan tidak bisa terlepas dari
perbedaan yang beraneka ragam. Tidak hanya keberagaman alamnya, tetapi juga keberagaman suku,
budaya, ras dan agama. Keberagaman inilah yang menjadikan bangsa Indonesia menjadi kuat dan
terkenal di muka dunia. Sebab, keberagaman itu tidak dijadikan sebagai akar dari perpecahan, tetapi
menjadi semangat untuk menjadikan bangsa Indonesia sebagai bangsa yang kaya di dalam berbagai
aspek. Dalam kajian kali ini, akan di bahas salah satu bagian dari kemajemukan bangsa Indonesia, yaitu
budaya. Kebudayaan dalam arti luas dipahami sebagai total dari keseluruhan pikiran, karya, dan hasil dari
karya manusia yang tidak berakar dalam naluri manusia, yang dapat ditetapkan oleh manusia sebagai
akibat dari proses belajar.4 Inti dari kebudayaaan itu ialah tradisi, yang bersifat historis, dan bersumber
dari ide-ide, yang dipasang oleh sekelompok manusia, sebagai suatu sistem. Sehingga kebudayaan itu
dapat dipahami sebagai hasil karya manusia dan lebih lanjut dijadikan sebagai elemen pengkondisian
tindakan manusia.> Jadi, antara masyarakat dan kebudayaan itu memiliki kaitan dan tidak dapat
dipisahkan. Manusia merupakan tempat dari bertumbuhnya kebudayaan, dan kebudayaan itu dijadikan
sebagai tolak ukur bermasyarakat. Melalui sistem ini manusia kemudian bertahan hidup dan dapat disebut
sebagai makhluk sosial. Pada dasarnya, unsur dari kebudayaan itu sendiri ialah seni, yang kemudian
membuat kebudayaan itu memiliki sifat yang dinamis. Oleh karena itu, kebudayaan akan terus mengalami
perubahan sesuai dengan kondisi yang terjadi pada suatu masa tertentu.6

Di Toraja, sebagai masyarakat yang berbudaya, juga memiliki tatanan kebudayaannya sendiri.
Sebagai masyarakat adat Toraja yang masih mempertahankan adat dan kebudayaan yang telah lama ada
dan diwarisi hingga sekarang, membuat orang Toraja terikat pada tradisi yang begitu kuat, bahkan dalam
berbagai situasi kehidupan, misalnya Rambu Solo’ dan Rambu Tuka’, yang memiliki konteks dukacita dan
sukacita. Setiap prosesi di dalam kebudayaan masyarakat Toraja, terdapat tahapan-tahapan unik yang
memiliki daya tariknya tersendiri. Seperti yang akan di bahas kali ini berkaitan dengan To Minaa dalam
ritual adat Rambu Solo’. Yang menjadi penekanannya ialah tentang bahasa dan kata-kata yang diucapkan

di dalam ritual rambu solo’ oleh To Minaa sebagai standar terjadinya suatu ritual kebudayaan secara utuh.

3 Kevin J. Vanhoozer, Dunia Dipentaskan dengan Baik? Teologi, Kebudayaan, dan Hermeneutika (Surabaya:
Momentum, 2002), 8.

4 Koentjaraningrat, Bunga Rampai Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan (Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama,
2004), 1.

5 Alo Liliweri, Pengantar Studi Kebudayaan (Bandung: Penerbit Nusa Media, 2019), 5.

6 | aina Rafianti, Perlindungan Hukum dan Pemanfaatan Hak Ekonomi Ekspresi Budaya Tradisional Oleh Pelaku Seni
Pertunjukan (Bandung: Penerbit Alumni, 2022), 5.

435



Kenyataannya, walaupun hal itu merupakan suatu bagian dari kebudayaan yang telah lama dihidupi,
banyak masyarakat Toraja yang kurang paham akan apa arti dan fungsi dari kada-kada To Mina. Sebab,
walaupun dianggap sebagai suatu bentuk kebiasaan yang sakral, nyatanya makna dari kebiasaan yang
dilakukan itu tidak lagi dapat dipahami secara benar. Tolak ukur kemudian ialah bagaimana masyarakat
Kristen Toraja yang menjadi kelompok masyarakat terbesar di Toraja dapat mengalami iman mereka dari
adat kebudayaan yang mereka laksanakan. Masyarakat Toraja perlu untuk dapat terus menjadi manusia
yang berbudaya sesuai dengan iman kepercayaan mereka. Sehingga perlu dan menjadi suatu hal yang
penting untuk dapat memahami setiap ritual yang dilaksanakan, agar tidak dilakukan semata-mata karena
kebiasaan turun-menurun, tetapi juga memberikan dampak bagi kehidupan iman spiritual, sehingga
mencapai puncak pemaknaan kehidupan secara utuh. Oleh karena itu, yang menjadi perhatian utama di
sini ialah apakah ritual adat di dalam prosesi kada-kada To Minaa ini memiliki tujuan yang mengarah pada
aspek jasmaniah dan rohaniah masyarakat Toraja, atau hanya sebatas pada bentuk prosesi adat atau
pelengkap prosesi itu semata. Serta bagaimana Injil mengambil bagian di dalam ritual adat tersebut, yang

menjadikan budaya ini dapat sejalan dengan iman mayoritas masyarakat di Toraja.

METODE PENELITIAN
Model terjemahan pada dasarnya ialah berada pada model-model yang lain. Namun, dalam

perhatiannya, model terjemahan menjadi sangat identik dengan Injil yang diwartakan itu tidak dapat dan
tidak akan pernah berubah. Untuk diketahui bersama, model terjemahan tidak dimaksudkan untuk
mengartikan apa yang disampaikan kata demi kata seperti dalam pencarian makna atau arti dari kata-kata
dalam bahasa asing ke dalam bahasa Indonesia. Sehingga, teriemahan di sini dapat dipahami sebagai
terjemahan atas makna, dan bukan lagi tentang arti kata. Terjemahan identik dengan adaptasi atau
penyesuaian. Oleh karena itu teologi pada akhirnya merupakan teriemahan, dan menurut Kraft bahwa agar
relevansinya benar dan tepat dalam konteks manusia, maka teologi yang benar harus kembali dibangun
sebagai suatu terjemahan yang dapat dibenarkan dan dipahami. Dalam model terjemahan, apa yang telah
tertulis dan diajarkan di dalam Alkitab, itulah yang di kontekstualkan, dan menjadikan Alkitab itu sebagai
dasar dan ukuran terhadap semua konteks. Model ini berupaya memasukkan Injil ke dalam tradisi sebagai
standarnya. Karena konsep model terjemahan ialah bagaimana menemukan hal yang lebih penting di
dalamnya daripada sekedar menjelaskan apa yang telah terlihat di dalam budaya atau konteks. Sebab,
mustahil juga bagi model teriemahan untuk dapat mencari makna dalam kebudayaan tanpa memerhatikan
apa yang ada di dalam ajaran utama, yaitu Alkitab. Atau, bagaimana pendalaman terhadap ajaran
kebenaran itu dapat dipahami tanpa bantuan dari pemahaman manusia. Oleh karena itu, model

436



terjemahan dalam mencapai relevansi umat manusia ialah harus diukur berdasarkan apa yang telah
tercatat dan diajarkan di dalam Alkitab. Hesselgrave memberikan pemahaman bagaimana budaya harus
tetap diindahkan tanpa harus meninggalkan nilai-nilai penting dalam Alkitab.” Penulis menggunakan
metode penelitian kualitatif dalam menyelesaikan tulisan ini. Metode kualitatif merupakan bentuk kajian
yang digunakan dengan memerhatikan apa yang terjadi berdasarkan fenomena sosial umat manusia.
Model ini merupakan bentuk dari pencarian makna terhadap fenomena itu sesuai dengan suatu standar
yang menjadi tolak ukurnya. Melalui metode ini diharapkan bahwa realitas kehidupan dapat dikonstruksi
kembali. Metode penelitian kualitatif merupakan penelitian yang mencari makna secara mendalam terkait
dengan fenomena sosial yang sedang terjadi di dalam masyarakat atau dapat dikatakan memiliki latar
belakang ilmiah, yang juga saling berkaitan dengan metode-metode penelitian yang lain.8 Dalam tulisan ini,
penulis menggunakan pendekatan kualitatif agar supaya dapat menemukan makna yang sesungguhnya
terhadap konsep Alkitab terhadap To Minaa. Dalam pencarian makna berdasarkan metode penelitian
kualitatif, penulis menggunakan juga kajian kepustakaan untuk menemukan dan saling menjembatani
antara topik yang dikaji, agar dapat tercapai tujuan yang di inginkan. Analisis teks yang dijadikan patokan
terhadap penarikan makna To Minaa menurut Alkitab ialah didasarkan pada literatur-literatur yang

menyinggung tentang konsep To Minaa menurut Iman Kristen.

PEMBAHASAN
Salah satu daya tarik dari keunikan masyarakat Toraja ialah keseimbangan antara manusia dan

alam yang dapat berlangsung secara bersamaan. Masyarakat Toraja memandang alam sebagai anugerah
yang harus dijaga, dirawat dan dilestarikan. Sebab sejak dulu memang masyarakat Toraja menyadari
menghargai alam sama hanya dengan menghargai leluhur. Pemeliharaan itu tidak hanya pada alam, tetapi
juga berdampak pada pelestarian budaya dan kebiasaan masyarakat adat Toraja.° Masyarakat Toraja
mayoritas beragama Kristen yang diperkenalkan oleh misionaris Belanda pada awal abad ke-20. Sebelum
itu, mereka masih mempraktikkan animisme dan tinggal di desa-desa otonom. Meskipun banyak yang
menganut agama Kristen, sebagian besar masyarakat masih menjalankan kepercayaan terhadap agama
leluhur yang disebut Aluk To dolo. Dengan penyebaran agama Kristen, masyarakat mulai membuka diri
terhadap dunia luar dan meninggalkan kepercayaan pada arwah-arwah dan benda-benda keramat. Aluk
To dolo adalah agama nenek moyang suku Toraja yang masih dipraktikkan oleh sejumlah besar

7 Stephen B.Bevans, Model-model Teologi Kontekstual (Maumere: Ledalero, 2002).
8 Albi Anggito dan Johan Setiawan, Metodologi Penelitian Kualitatif (Sukabumi: CV Jejak, 2018), 7.
9 Fajar Nugroho, Kebudayaan Masyarakat Toraja (Surabaya: JP BOOKS, 2015), 1-3.

437



masyarakat Toraja. Pada tahun 1970, Aluk To dolo dilindungi oleh negara dan resmi diterima ke dalam
sekte Hindu-Bali. Menjadi suatu kepercayaan Animisme tertua yang banyak dipengaruhi oleh ajaran-ajaran
hidup Konfusius dan agama Hindu, sehingga merupakan kepercayaan politeisme yang dinamis. Agama
dan kebudayaan tidak dapat menjadi penghalang untuk menyuarakan kerukunan di Toraja.'0 Kaitannya
dalam iman Kristen epistemologi terhadap budaya Toraja adalah bagaimana manusia memperoleh
pengetahuan tentang Allah. Iman Kristen harus memberikan interpretasi yang tepat pada Firman Tuhan
dan dunia, serta menunjukkan praksis kehidupan yang menceritakan inti iman tersebut. Menjadi suatu
perhatian yang harusnya penting, sebab manusia modern lebih menekankan pada praksis dibandingkan
dengan nilai teologis.

Ritual Adat Masyarakat Toraja

Sejarah dan latar belakang Ritual Adat Masyarakat Toraja menunjukkan warisan budaya yang
kaya dan unik dari suku Toraja di Indonesia. Ritual ini telah menjadi bagian integral dalam kehidupan
sehari-hari masyarakat Toraja selama berabad-abad. Mereka percaya bahwa melalui upacara-upacara ini,
mereka dapat menjaga hubungan yang kuat antara mereka dan roh nenek moyang mereka. Selain itu,
ritual adat Toraja juga mencerminkan sikap penghormatan yang tinggi terhadap alam dan lingkungan, serta
kesatuan sosial dalam masyarakat. Melalui perayaan-perayaan ini, mereka juga mengabadikan nilai-nilai
dan tradisi leluhur mereka kepada generasi mendatang.

Upacara Rambu Solo adalah salah satu upacara adat yang penting dalam masyarakat Toraja.
Upacara ini dilakukan sebagai bentuk penghormatan terhadap orang yang telah meninggal dunia. Upacara
Rambu Solo dilaksanakan dengan tahapan-tahapan yang khusus sesuai dengan adat dan kepercayaan
masyarakat Toraja. Tahapan-tahapan tersebut meliputi pemanggilan arwah, pembersihan dan perawatan
jenazah, penyajian makanan dan minuman, serta pemakaman. Selain itu, dalam Upacara Rambu Solo
juga terdapat tarian dan musik khusus yang merupakan bagian dari ritual adat Toraja. Upacara ini
dianggap sangat penting dan memegang peranan yang besar dalam kehidupan masyarakat Toraja, karena
dipercaya bahwa melalui upacara ini, arwah orang yang meninggal akan dibawa menuju dunia yang
abadi.”2

10 Andi Nirwana, Local Religion: To Wani To Lotang, Patuntung dan Aluk to Dolo di Sulawesi Selatan (Bandung:
Bahasa dan Sastra Arab UIN Sunan Gunung Djati, 2018), 89.

" T. E. Sudarsi, N. Taula’bi, & M. D. G. Allo, “Lantang Pangngan at Mate Malolle’Funeral Ritual in Toraja: An
ethnography study,” Ethical Lingua: Journal of Language Teaching and Literature (2022), 354-362.

2. R. Allolinggi, S. Sapriya, & K. A. Hakam, “Local Wisdom Values In Rambu Solo'Ceremony As A Source Of
Student Character Development (Ethnographic Studies on Traditional Ceremonies of the Tana Toraja Community).” In
Proceedings of the 4th International Conference on Learning Innovation and Quality Education (2020), 1-6.

438



Upacara Rambu Tuka merupakan salah satu ritual adat yang penting bagi masyarakat Toraja.
Ritual ini dilakukan sebagai ucapan terima kasih kepada leluhur dan dewa-dewa atas berkat yang
diberikan. Selain itu, upacara ini juga menjadi momen penting dalam transisi kehidupan, seperti
pernikahan, kematian, dan pemindahan rumah. Dalam upacara Rambu Tuka, masyarakat Toraja
mengadakan pesta besar yang melibatkan seluruh anggota keluarga dan juga tetangga. Prosesi upacara
dilakukan dengan penuh kekhusyukan, termasuk penyembelihan hewan kurban dan mengadakan tari-
tarian tradisional. Melalui upacara ini, masyarakat Toraja mempertahankan nilai-nilai budaya dan menjaga
keberlangsungan adat istiadat mereka. 3

Perkembangan dan Pentingnya Ritual Adat Toraja memiliki peran signifikan dalam kehidupan
masyarakat Toraja. Ritual-ritual ini sudah ada dari masa lampau dan terus berkembang hingga saat ini.
Pentingnya ritual adat Toraja dapat dilihat dari beberapa aspek, seperti memupuk rasa persatuan dan
kebersamaan antara sesama anggota masyarakat, menjaga keberlangsungan tradisi dan budaya Toraja,
serta sebagai sarana komunikasi antara manusia dengan leluhur dan roh-roh leluhur. Melalui ritual-ritual
ini, masyarakat Toraja juga menghormati dan menghargai nilai-nilai luhur yang diwariskan oleh nenek
moyang mereka. Selain itu, ritual adat Toraja juga memiliki peran ekonomi dalam kehidupan masyarakat,
seperti meningkatkan pariwisata dan ekonomi lokal melalui pementasan upacara adat yang menarik
banyak wisatawan. Secara keseluruhan, perkembangan dan pentingnya ritual adat Toraja tidak hanya
berpengaruh dalam aspek sosial dan budaya, tetapi juga ekonomi masyarakat Toraja.
Tujuan dan Makna To Minaa

Dalam ritual adat masyarakat Toraja setiap hal itu didasarkan pada kepercayaan mereka dan
memakai setiap hal hanya bagi Tuhan. Dan dalam ritual apa yang dikatakan itu disebut sebagai doa. Jadi
To Minaa dapat dipahami sebagai seorang pendoa dalam setiap ritual adat yang dilaksanakan, baik itu
Rambu Tuka’ (sukacita) atau Rambu Solo’ (dukacita/ kematian). Kalau di rambu Tuka’ pasti diakhiri dengan
meminta berkat kepada Tuhan. Contohnya, Denno upa’ ta rampo salama’ itu berarti doa yang diucapkan
dengan penuh pengharapan tanpa harus menutup mata seperti kebiasaan orang berdoa pada umumnya.
Sama halnya dengan ritual Rambu Solo’. Contohnya, Denno upa’ ta rampo lako to’ ongan banuanta tang
titode lentek tu'tun tang tiessokkan butu’ na ria passakke’ na Puang artinya bahwa harapan agar sekiranya
Tuhan selalu memberkati dan menyertai kita sampai ke tujuan. Jadi, pada dasarnya setiap ucapan yang

3 Y. Lumbaa, N. Damayanti, & M. Martinihani, “Kearifan Budaya Lokal Dalam Ritual Rambu Solo'di Toraja.”
Innovative: Journal Of Social Science Research, (2023), 4849-4863.

14 E. Patadungan, A. Purwanto, & F. J. Waani, “DAMPAK PERUBAHAN STATUS SOSIAL TERHADAP UPACARA
RAMBU SOLO’ DI KELURAHAN TONDON MAMULLU KECAMATAN MAKALE KABUPATEN TANA TORAJA” HOLISTIK,
Journal of Social and Culture, (2020).

439



dilantunkan oleh seorang To Minaa itu berisi harapan yang diucapkan kepada Puang, sebutan Tuhan
dalam bahasa Toraja, agar manusia di bumi itu bisa terus mendapat berkat dan penyertaan-Nya. Latar
belakang keberadaan To Minaa itu berangkat dari kebiasaan orang Toraja dulu, dan itu yang dilestarikan
hingga sekarang. Ketika Kekristenan masuk di Toraja maka semakin jelaslah kebiasaan yang berlangsung
sejak dulu. Contohnya, dalam Aluk To Dolo kepercayaan lama orang Toraja, mereka mengatakan bahwa
seseorang yang telah meninggal itu akan pergi ke puya untuk bertemu Puang Lalondong (Tuan Laki-laki).
Sehingga jelaslah bahwa Kekristenan kemudian dapat beradaptasi dan orang Toraja menganggap
kepercayaan mereka sejalan dengan Kekristenan itu. Puya/puyo dimaknai sebagai surga yang terdapat
dalam ajaran Kristen, dan Puang Lalondong berarti Tuhan atau Bapa. Peranan To Minaa dalam suatu ritual
adat sebenarnya tidak dijadikan sebagai suatu keharusan. Namun, dikatakan bahwa suatu acara yang
dilangsungkan lebih Matokko ke denni To Minaanna atau dalam pemahaman penulis lebih baik kalau ada.
Karena To Minaa di samping sebagai pemandu acara, perannya juga bisa sebagai pendoa. Karena dalam
kebiasaan masyarakat Toraja terdapat beberapa sebutan terhadap profesi ini: To Minaa dalam bahasa
agama dimaknai sebagai seorang pendeta, karena dasarnya ialah sebagai seorang pendoa. Gora-gora
Tongkon juga bisa disebut sebagai pendoa, dan Gora-gora Mali’. Perbedaan antara To Minaa dan Gora-
gora Tongkon ialah pada caranya. Karena Gora-gora Tongkon biasanya melakukannya mulai dari pagi
hingga sore hari. Sedangkan To Minaa biasanya hanya di saat ibadah yang singkat waktunya. Dalam
penuturan perkataan yang diucapkan itu terdapat banyak tingkatan-tingkatan, menurut dari kasta
seseorang yang melaksanakan ritual di dalam lingkungan tersebut. Dalam Rambu Tuka’ ada empat
tingkatan yang diurutkan dari paling atas, yaitu Tana’ Bulaan, Tana’ Bassi, Tana’ Karuru, Tana’ Kua-kua.
Setiap tingkatan ini memiliki perbedaan pengucapan dan kosakatanya. Kemudian, dalam Rambu Solo’ itu
terdiri atas, di pasang bongi (satu malam), di Patallung bongi (tiga malam), di papitung bongi (tujuh malam
atau lebih). Apabila telah masuk ke dalam di papitung bongi, maka terdapat tingkatannya lagi, yaitu
rapasan, rapasan sundun, sapu randanan, tunuan barata. Jadi, bahasa yang keluar tergantung dengan
tingkatannya. Karena tidak mungkin orang yang dikatakan hanya di pasang bongi mau dikatakan tama
rante kalua’ (tempat pesta yang besar), karena itu khusus bagi Tana’ Bulaan atau dalam tingkatan rapasan
dan keatasnya. Tapi bagi penyambutan bagi tamu dan kerabat yang datang itu pada dasarnya sama, tapi
tetap di lihat kondisi ekonomi orang tersebut, sehingga dapat dibedakan lagi bahasanya. Kesamaannya
ialah hanya pada kata pembukanya, seperti babangan a’pa’ padang di la’bo’ tikurandanna padang di
marante (bahasa umumnya). Sehingga kemudian ketika dilihat bahwa tamu atau kerabat yang datang itu

adalah memiliki kuasa atau Parengnge’ maka dapat diucapakan kata-kata tambahan, seperti tiromi tu tahu

440



tongan anak to di tampa deata, to digaraga masuli’ di kombong i’daran bu’tu lan lilina di la’bo’ tikurandanna
padang dibabangan a’pa’. Inilah yang disebut sebagai ‘sindiran’ tergantung pada orang tersebut. Sehingga,
profesi ini haruslah memiliki keahlian lebih dan cerdik untuk dapat mengetahui dari mana asal dan
bagaimana kehidupan tamu atau kerabat. Sebaliknya bahwa di dalam doa-doanya tetap memiliki arti untuk
keselamatan di bumi dan kehidupan kelak bagi manusia yang masih hidup. Sebagai orang Kristen Toraja,
narasumber berkata perlu adanya pandangan kritis terhadap apa yang dilaksanakan dalam setiap ritual
yang sedang berlangsung, sehingga apabila perlu diadakan perubahan di dalamnya maka itu harus
dilaksanakan. Sebab menurutnya, pasti di dalam setiap acara ritual adat Toraja, pasti ada sisi negatif dan
positifnya. Negatifnya ialah membuat perilaku materialisme dan hidup boros lebih menonjol. Sebaliknya,
sisi positifnya ialah agar supaya manusia itu dapat terus berusaha dan mengupayakan yang terbaik,
termasuk kekeluargaan, kebersamaan. Sehingga tidak masalah sebenarnya berjalan bersamaan antara
Kekristenan dengan To Minaa. Sebab To Minaa selain dijadikan sebagai pemandu acara, pada dasarnya
dimaknai sebagai seorang pendoa. Karena ternyata juga profesi ini ada ibadah peneguhan seperti para
pendeta ketika akan bertugas, dan banyak pendeta dan pastor yang juga terlibat dalam profesi ini.1s

Latar belakang keberadaan To Minaa terkait dengan keilmuwannya pada dasarnya sama dengan
ilmu yang lain, bahwa sekaitan dengan kharisma. Karena tidak semua orang memiliki keahlian dalam
bidang ini. Profesi ini juga dapat dimaknai sebagai talenta atau karunia yang diberikan Tuhan.
Perkembangannya ialah seputar pada pengalaman dan perlu untuk terus diperdalam. Menurut
narasumber, To Minaa itu sama artinya dengan pemandu acara. Peranan memang sebagai pemandu
acara, akan tetapi maknanya ialah terkait dengan doa atau pengharapan. Dalam bahasa Toraja terdapat
beberapa bentuk sastra, yang juga biasa di pakai dalam kada-kada To Minaa. Bentuk sastra Toraja lebih
dari sepuluh, misalnya badong, retteng, singgi’, ma’bugi’, ma’nane’, sengo, ma’dondi’, dll. Dalam bahasa
To Minaa yang sering digunakan ialah bentuk sastra singgi’. Singgi’ itu berarti memuja-muja, yang
kecenderungannya ialah bagi manusia dan bukan Tuhan. Kemudian menurut narasumber ini merupakan
suatu kesalahan, bahwa Tuhan tidak di puji, malah ciptaan-Nya yang dipuji-puji di dalam acara-acara,
seperti para bangsawan dan orang-orang kaya. Seharusnya pemujaan itu hanya bagi Tuhan sang
Pencipta, sebab manusia tidak seharusnya saling memuja. To Minaa melakukan hal itu agar mendapatkan
keuntungan bahwa dirinya baik dalam menyambut orang lewat pujaannya, dan menjadi laku dan memiliki

nilai jual tinggi karena keahliannya dalam profesinya itu. ltulah kelemahan yang terdapat di dalam profesi

15 Wawancara yang dilakukan pada 5 Desember 2023 di Kecamatan Kesu' La’bo’, Toraja Utara. Narasumber yang
pertama ini bernama Petrus Rani, yang merupakan seorang To Minaa dan juga mengabdikan diri dalam profesinya sebagai
seorang guru PJOK di Sekolah Menengah Pertama (SMP) setempat.

441



To Minaa. Karena menurutnya, segala sesuatu harus dan berada di bawah kritik firman Tuhan. Sehingga,
semua yang diperbuat dan dikatakan harus sesuai dengan apa yang diimani, jangan malah bertentang
dengan iman itu. Misalnya dalam bahasa singgi’, tiromi tu tahu tongan, malullun rante naola, ma'ti’
tombang na lendui’. Artinya terkait dengan bagaimana luar biasanya seseorang yang memiliki banyak
kekayaan atau kekuasaan atau kehebatan, yang menurut keyakinan Aluk To Dolo disebut sebagai Tau
tongan (manusia asli). Sedangkan iman Kristen tidak pernah mengatakan adanya orang atau manusia
yang luar biasa dari sesamanya, semuanya sama. Adat, istiadat dan kebudayaan Toraja itu bukan ciptaan
manusia, melainkan anugerah dari Tuhan yang harus dipakai untuk kemuliaan nama Tuhan juga, bukan
kemuliaan manusia. Jadi, sehebat-hebatnya manusia, ia tidak lebih daripada manusia yang lainnya. Hal
inilah yang membuat paham Kekristenan yang dimiliki narasumber tidak sejalan dengan realitas yang
terjadi dalam praktk To Minaa. Jadi, semua harus di kontekstualisasikan berdasarkan iman, yang
melahirkan teologi kontekstual. Jangan hanya berpatokan pada teologi lama, apabila ada yang perlu
diubah, maka bentuklah teologi baru, sesuai dengan ajaran. Sehingga menurut narasumber, syairnya
adalah perlu untuk diubah. Gaya, lagu bisa tetap sama, tetapi syair harus diubah. Kada-kada To Minaa
dapat digunakan dalam untuk pelayanan pendeta, tetapi perlu banyak dibahkan, dan harus disesuaikan
dengan konteksnya. Jadi, berbahasa sehari-hari tidak dapat digunakan bahasa To Minaa, karena tidak
semua memahaminya. Kecuali dalam bahasa khotbah, sama seperti Yesus memakai perumpamaan yang
memiliki arti kiasaan, sehingga bahasa To Minaa dapat digunakan dalam khotbah. Tetapi, jangan
digunakan seperti sastra tinggi, sebab kesulitan dan perbedaan pemahaman orang berbeda-beda, yang
membuat penjelasan terhadap khotbah menjadi panjang dan menjenuhkan. Bahasa To Minaa memiliki
fungsi utama sebagai ritus-ritus keagamaan nenek moyang masyarakat Toraja. Menurut kepercayaan
mereka, hanya bangsawan yang memiliki unsur llahi di dalam dirinya, sehingga layang untuk dipuja.
Keyakinan Kristen kembali mengingatkan bahwa tidak ada manusia yang llahi, makanya dapat mati.
Sedangkan llahi tidak dapat mati. Kemudian, apakah To Minaa ini dapat memperkuat peranan pendeta?
ltu tergantung pada pemaknaan berdasarkan Alkitab, atau semacam ajang pamer, sehingga nilai
kemanusiaannya yang lebih dominan. Misalnya, Yesus digelari dengan Datu Marampa’ atau Raja Damai.
Sedangkan biasanya di dalam ritus-ritus, manusia lebih ditinggikan dari Tuhan. Seperti penyebutan
manusia sebagai to kabarre’ alloan, to kalindo bulanan, yang seharusnya untuk Tuhan.16

Bagaimana Kekristenan memahaminya

16 Wawancara bersama seorang pendeta emeritus pada 5 Desember 2023, di lembang Rente Kasimpo, Kecamatan
Makale Utara. Dr. John L. Matalangi’, seorang pendeta yang telah emeritus, tetapi masih tetap mengabdikan dirinya bagi
pendidikan di Institut Agama Kristen Negeri Toraja dalam mata kuliah Bahasa Toraja.

442



Kekristenan mengajarkan bahwa keselamatan dan kehidupan adalah anugerah dari Allah dan itu
dapat terealisasi lewat iman kepada Yesus Kristus yang adalah Tuhan dan Juru Selamat. Iman juga
merupakan wujud dari anugerah Allah bagi manusia. Oleh karena itu, setiap usaha manusia membenarkan
diri adalah kesia-siaan, sebab kebenaran akan keselamatan hanya di dalam Yesus Kristus. Namun, ini
tidak berarti harus menghapuskan adat dan tradisi yang telah ada secara keseluruhan.'” To Minaa memuat
berbagai ajaran dan aturan yang penting bagi umat Kristen. Ajaran-ajaran tersebut meliputi konsep tentang
kasih, pengampunan, dan hidup dalam kesucian. To Minaa juga memberikan petunjuk mengenai tata cara
ibadah dan perintah moral yang harus diikuti oleh umat Kristen. Ajaran-ajaran dalam To Minaa memainkan
peran penting dalam membentuk kehidupan dan kepercayaan umat Kristen serta memberikan panduan
dalam menjalani kehidupan yang lebih bermakna secara rohani. Peran To Minaa dalam kehidupan
kekristenan penting dalam beberapa aspek. Pertama, To Minaa memberikan pedoman tentang apa yang
diharapkan dari seorang kristiani, termasuk moralitas dan etika yang harus diterapkan dalam kehidupan
sehari-hari. Kedua, To Minaa juga merangkul konsep kasih, mengajarkan umat Kristen untuk saling
mengasihi dan memperhatikan sesama. Selain itu, To Minaa juga memberikan panduan dalam ibadah dan
ritus keagamaan, memberikan pedoman tentang bagaimana melakukan doa, pujian, dan penyembahan
secara benar. Peran To Minaa dalam kehidupan kekristenan juga mencakup penekanan pada pentingnya
iman dan keselamatan melalui Yesus Kristus sebagai jalan menuju kehidupan abadi. Dalam praktiknya,
umat Kristen dipanggil untuk hidup sesuai dengan ajaran-ajaran To Minaa, sehingga mencerminkan nilai-
nilai dan prinsip kekristenan dalam kehidupan sehari-hari. Keseluruhan, peran To Minaa dalam kehidupan
kekristenan meliputi arahan moral dan etika, kasih, ritus keagamaan, serta penekanan pada iman dan
keselamatan melalui Yesus Kristus. Implikasi dan relevansi To Minaa dalam konteks kekristenan adalah
penting untuk dipahami oleh umat Kristiani. To Minaa mengandung ajaran-ajaran yang dapat mengarahkan
dan memperkaya kehidupan spiritual umat Kristiani. Implikasinya meliputi pemahaman yang lebih dalam
tentang hubungan dengan Allah dan sesama, serta pentingnya mengasihi dan menyayangi sesama
sebagai bagian dari hidup yang dikehendaki oleh Yesus Kristus. Relevansinya terletak pada
kemampuannya untuk menuntun umat Kristiani dalam kehidupan yang benar, menguatkan iman, dan
mengajarkan nilai-nilai moral yang penting dalam menjalani kehidupan sebagai orang percaya. Oleh
karena itu, pemahaman terhadap To Minaa dapat meningkatkan kehidupan kekristenan seseorang

secara menyeluruh.

7 Roswita Rini Paganggi, Husain Hamka, Asmirah, “Pergeseran Makna Dalam Pelaksanaan Upacara Adat Rambu
Solo’ pada masyarakat Toraja: Studi Sosiologi Budaya di Lembang Langda Kecamatan Sopai Kabupaten Toraja Utara,”
JURNAL SOSIOLOGI KONTEMPORER, (2021), 15.

443



Aluk To Dolo masih mempengaruhi religiositas masyarakat Kristen Toraja karena ajaran ini begitu
kuat menganyam kehidupan masyarakat Kristen Toraja secara turun-temurun sehingga sudah menjadi
falsafah hidup yang holistik. Aluk To Dolo yang tersimpan rapat dalam memori akan selalu muncul dalam
pikiran dan tindakan sehingga mempengaruhi religiositas mereka. Gereja juga gagal menolak peran
pemuka Aluk To Dolo terlibat dalam kegiataan keagamaan masyarakat Kristen. Seharunya pihak Gereja

tegas menolak peran pemuka Aluk To Dolo dalam kegiatan adat masyarakat Kristen.'8

KESIMPULAN
To Minaa atau yang dalam bahasa Indonesia disepakati sebagai seorang pendoa dalam ritus adat

kebudayaan masyarakat Toraja, ternyata memiliki peranan penting dalam keberlangsungan suatu acara.
Dalam pemaknaannya itu, profesi ini tidak dapat lagi dimaknai hanya sebatas pada pelengkap dalam ritus
yang ada. Oleh karena itu perlu untuk diadakan kontekstualisasi menurut kebenaran yang tercatat di dalam
Alkitab. Berhubung To Minaa sudah dimaknai sebagai seorang pendoa yang tentu merujuk kepada peran
pendeta. Oleh karena itu, setiap syair yang dilakukan untuk pemujaan terhadap manusia haruslah
ditiadakan, sebab maknanya tidak sejalan dengan apa yang dikatakan Alkitab. Sebab, setiap manusia
adalah sama dan hanya Tuhanlah yang dapat diagungkan. Dengan itu peranan pendeta dapat dipertegas
karena adanya nilai tersendiri bagi keberadaannya di dalam ritual adat. Jadi budaya itu juga dapat
dimaknai sebagai bentuk dari anugerah Tuhan dan sudah seharusnya semua keagungan itu kembali
kepada Tuhan. Doa-doa dan pengharapan di dalam syair yang dilantunkan menjadi bagian penting untuk
menjalin relasi dengan Tuhan. Walaupun merupakan suatu hal yang berat dalam memaknai kembali syair
sesuai dengan apa yang dikatakan Alkitab. Namun, itulah fungsi teologi kontekstual yang seharusnya

dapat menjembatani kebudayaan yang dapat berjalan sesuai dengan kebenaran Alkitab.

REFERENSI

Allolinggi', L. R., Sapriya, S., & Hakam, K. A. (n.d.). Local Wisdom Values In Rambu Solo' Ceremony As A
Sourceof Student Character Development.

Anggito, Albi, & Setiawan, Johan. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif. Sukabumi: CV Jejak.
Bevans, S. B. (2002). Model-model Teologi Kontekstual. Maumere: Ledalero.
Geisler, N. L. (2002). Filsafat dari perspektif Iman Kristen. Malang: Gandum Mas.

Koentjaraningrat. (2004). Bunga Rampai Kebudayaan. Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama.

18 Kristanto, Yonathan Mangolo, “Aluk To Dolo Versus Kristen,” Jurnal Kinaa Vol.3 No.1 (2018), 1-9.

444



Kristanto, & Mangolo, Y. (2018). Aluk To Dolo Versus Kristen. Jurnal Kinaa, 1-9.
Liliweri, A. (2019). Pengantar Studi Kebudayaan. Bandung: Penerbit Nusa Media.

Lumbaa, Y., Damayanti, N., & Martinihani, M. (2023). Kearifan Budaya Lokal Dalam Ritual Rambu Solo' di
Toraja. Innovative: Journal Of Science Research, 4849-4863.

Matalangi', J. L. (n.d.).

Nirwana, A. (2018). Local Religion: To Wani To Lotang, Patuntung dan Aluk to Dolo di Sulawesi Selatan.
Bandung: Bahasa dan Sastra Arab UIN Sunan Gunung Djati.

Nugroho, F. (2015). Kebudayaan Masyarakat Toraja. Surabaya: JP BOOKS.

Paganggi, R. R., Hamka, H., & Asmirah. (2021). Studi Sosiologi Budaya di Lembang Langda Kecamatan
Sopai Kebupaten Toraja Utara. Jurnal Sosiologi Kontemporer, 15.

Patandungan, E., Purwanto, A., & Waani, F. J. (2020). Dampak Perubahan Status Sosial Terhadap
Upacara Rambu Solo' Di Kelurahan Tondon Mamullu Kecamatan Makale Kabupaten Tana Toraja.
Holistik: Journal of Social and Culture.

Rafianti, L. (2022). Perlindungan Hukum dan Pemanfaatan Ekonomi Ekspresi Budaya Tradisional Oleh
Pelaku Seni Pertunjukkan. Bandung: Penerbit Alumni.

Rani, P. (n.d.).

Sudarsi, T. E., Taula'bi, N., & Allo, M. D. G. (2022). Lantang Pangngan at Male Malolle' Funeral Ritual in
Toraja: An Ethnography Study. Ethical Lingua: Journal of Language Teaching and Literature, 354-
362.

Tomatala, Y. (2007). Teologi Kontekstualisasi. Malang: Gandum Mas.

Vanhoozer, K. J. (2002). Dunia Dipentaskan dengan Baik? Teologi, Kebudayaan, dan Hermeneutika.
Surabaya: Momentum.

445



