HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis
Vol. 3 No. 3 2025, hal. 516-524 e-ISSN: 2988-6287

PENGERTIAN TASAWUF DAN SEJARAH KEMUNCULANNYA

Azzahra Tharissa Zebua !, Amira Shohwa Az-Zahra 2, Maftuh Ajmain?
Sejarah Peradaban Islam, UIN Sultan Maulana Hasanuddin, Banten.
ichazebua083@gmail.com, amirashohwa@gmail.com, maftuh@uinbanten.ac.id3

Abstrak

Tasawuf memiliki banyak pengertian, baik secara bahasa maupun istilah. Namun secara garis
besar, Tasawuf merujuk pada perilaku sederhana, menjauhi dari nafsu duniawi, dan orang yang
senantiasa beribadah dan mendekatkan diri kepada Allah. Secara historis, sekelompok
Orientalis beranggapan bahwa Tasawuf berasal dari sumber kristen. Namun dalam Islam,
kemunculan Tasawuf telah ada seiring dengan pertumbuhan dan perkembangan agama Islam
itu sendiri, dimulai dari zaman Nabi Muhammad SAW dan terdapat beberapa fase yakni abad
pertama dan kedua hijriyah, Pada abad ketiga dan keempat hijriyah, Pada abad kelima hijriyah,
Abad keenam, ketujuh, dan kedelapan hijriyah dan Pada abad ke Sembilan, sepuluh dan
sesudahnya. Di Indonesia, perkembangan Tasawuf dapat dikatakan terpengaruh oleh Persia
(Iran) dan India. Artikel ini ditulis bertujuan untuk mengetahui pengertian Tasawuf, baik secara
bahasa ataupun Istilah yang dikemukakan para Ahli, Sejarah Kemunculan Tasawuf, dan
Perkembangan Tasawuf di Indonesia. Metode yang digunakan dalam Artikel ini adalah Metode
Studi Kepustakaan atau Literatur Riview.

Kata kunci ; Tasawuf, Pengertian, Sejarah.

Abstract

Sufism has many meanings, both in terms of language and terminology. However, in general,
Sufism refers to simple behavior, staying away from worldly desires, and people who always
worship and draw closer to Allah. Historically, a group of Orientalists thought that Sufism came
from Christian sources. However, in Islam, the emergence of Sufism has occurred along with the
growth and development of the Islamic religion itself, starting from the time of the Prophet
Muhammad SAW and there are several phases, namely the first and second centuries of the
Hijriyah, in the third and fourth centuries of the Hijriyah, in the fifth century of the Hijriyah, the
sixth, seventh and eighth centuries of the Hijriyah and in the ninth, tenth centuries and after. In
Indonesia, the development of Sufism can be said to have been influenced by Persia (Iran) and
India. This article was written with the aim of understanding the meaning of Sufism, both in terms
of language and terms put forward by experts, the history of the emergence of Sufism, and the
development of Sufism in Indonesia. The method used in this article is the Literature Study
Method or Literature Review.

Keywords ; Sufism, Definition, History

1. PENDAHULUAN

Tasawuf merupakan salah satu aspek penting dalam khazanah keilmuan Islam yang
menitikberatkan pada pembersihan jiwa, pendekatan diri kepada Allah, serta kehidupan yang
sederhana dan penuh kebijaksanaan. Secara linguistik, istilah tasawuf memiliki berbagai
kemungkinan asal-usul, di antaranya dari kata suf (kain wol), sufi (kesucian), sophos (hikmah
dalam bahasa Yunani), serta ahl-suffah yang merujuk pada sahabat Nabi yang hidup dalam
kesederhanaan dan berfokus pada ibadah. Dari berbagai sudut pandang, tasawuf dipahami
sebagai upaya manusia dalam mensucikan diri, menjauhi pengaruh duniawi, serta
memperdalam hubungan spiritual dengan Tuhan.

516


mailto:ichazebua083@gmail.com
mailto:amirashohwa@gmail.com
mailto:maftuh@uinbanten.ac.id3

Sejarah kemunculan tasawuf telah menjadi perdebatan di kalangan para ahli, termasuk
orientalis yang menganggap bahwa ajaran ini memiliki pengaruh dari tradisi Persia, India,
Yunani, dan Kristen. Namun, dalam perspektif Islam, tasawuf sudah ada sejak zaman Nabi
Muhammad SAW dan para sahabatnya, meskipun istilah ini belum dikenal secara eksplisit.
Konsep seperti tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) telah menjadi bagian dari ajaran Islam yang
bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis. Seiring perkembangan zaman, tasawuf mengalami
berbagai transformasi, terutama pada era Dinasti Umayyah dan Abbasiyah, di mana para ulama
sufi seperti Hasan Al-Bashri menekankan nilai zuhud untuk menghadapi degradasi moral di
kalangan penguasa.

Dalam sejarah Islam, perkembangan tasawuf dibagi ke dalam beberapa periode, mulai
dari era awal yang lebih menekankan aspek akhlak dan ibadah, hingga periode berkembangnya
tasawuf falsafi yang menggabungkan ajaran mistis dengan filsafat. Tokoh-tokoh besar seperti
Al-Ghazali, Ibnu Arabi, dan Al-Syuhrawardi memainkan peran penting dalam pembentukan
pemikiran tasawuf. Namun, pada abad kedelapan Hijriyah, tasawuf mulai mengalami
kemunduran akibat penyelewengan ajaran, munculnya bid’ah, serta pengaruh eksternal yang
merusak esensi awalnya. Dalam tema Artikel tentang “Pengertian Tasawuf dan Sejarah
Kemunculannya”, maka Artikel ini bertujuan untuk mengetahui pengertian dari Tasawuf, Sejarah
Kemunculan Tasawuf, serta Perkembangan Tasawuf di Indonesia.

2. METODE PENELITIAN

Dalam Artikel ini menggunakan Metode Studi Kepustakaan atau Literatur Review (telaah
pustaka). Menurut Mestika Zed, Metode Studi Kepustakaan merupakan serangkaian kegiatan
yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca dan mencatat, serta
mengelola bahan penulisan tersebut. Dalam Studi Pustaka, penelitian dilakukan hanya dengan
berbasis karya tulis yang merupakan hasil penelitian seperti Buku, Artikel, dan Jurnal.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Tasawuf

Dari segi bahasa terdapat sejumlah kata di para ahli untuk menjelaskan kata Tasawuf.
Menurut Harun Nasution, kata tersebut diantaranya Al-suffah (ahl-suffah) atau orang yang ikut
pindah dengan nabi dari Makkah ke Madinah, saf (barisan), sufi (suci), sophos (bahasa Yunani
. hikmat ), dan suf (kain wol). Kata ahl-suffah menggambarkan orang yang rela mencurahkan
jiwa raga dan harta benda hanya untuk Allah. Kata saf menggambarkan orang yang selalu
berada dibarisan depan dalam beribadah pada Allah. Kata suffi menggambarkan orang yang
selalu memelihara diri dari perbuatan dosa dan maksiat. Dan kata suf atau kain wol
menggambarkan orang yang hidup sederhana dan tidak mementingkan dunia. Sedangkan kata
sophos dari bahasa Yunani menggambarkan keadaan jiwa yang senantiasa cenderung pada
kebenaran.

Dari segi linguistik (kebahasaan) dapat dipahami bahwa tasawuf adalah sikap mental
yang selalu memelihara kesucian diri, beribadah, hidup sederhana, rela berkorban untuk
kebaikan dan selalu bersikap bijaksana. Adapun pengertian Tasawuf dari segi istilah atau
pendapat para ahli bergantung pada sudut pandang yang digunakan masing-masing. Ada tiga
sudut pandang yaitu sudut pandang manusia sebagai makhluk terbatas, manusia sebagai
makhluk yang harus berjuang, dan manusia sebagai makhluk yang ber-Tuhan. Selain itu

517



Tasawuf dapat didefinisikan sebagai upaya mensucikan diri dengan menjauhkan pengaruh
kehidupan dunia, dan memusatkan perhatian hanya pada Allah Swt."

Abu Husain Al- Muzain memberi pengertian Tasawuf bahwa engkau bersama Allah
tanpa ada penghubung (‘Alagah). Kemudian, Ta'rif atau pengertian Tasawuf menurut Sufi
modern, K. H Achmad Siddiq berpendapat bahwa Tasawuf merupakan pengetahuan tentang
seluruh bentuk tingkah laku jiwa manusia yang terpuji ataupun tercela dan bagaimana
membersihkan yang tercela itu dan diganti atau dihiasi yang terpuii itu serta cara menempuh
jalan kepada Allah dan berlari secepatnya mengacu pada Allah. Dari pengertian Tasawuf
menurut K. H. Achmad Siddiq tersebut, maka secara substansial Tasawuf terdapat dua ajaran
penting ; pertama, mengajarkan pembersihan jiwa dan sifat tercela atau merusak dan menghiasi
dengan sifat terpuji (At- Takhalli ‘an Al- Muhlikat atau At — Tahalli bi al murijiyat). Kedua, tasawuf
mengajarkan cara jiwa menempuh kedekatan terhadap Allah (Al- Wushul ila Allah).2

Sejarah Kemunculan Tasawuf
Tasawuf berdasarkan sejarah kemunculannya yaitu berasal dari Persia yang kini adalah

Iran, hal itu didasarkan menurut pendapat sekelompok Orientalis. Seperti Thoulk, seorang

Orientalis abad IX, beranggapan bahwa Tasawuf bersumber dari orang-orang Majusi di Iran

Utara yang tetap berpegang teguh pada agama nya setelah terjadi penaklukan Islam, dan

banyaknya tokoh Sufi yang berasal dari sebelah Utara kawasan Khurasan. Selain bersumber

dari Majusi, sekelompok Orientalis juga beranggapan bahwa Tasawuf berasal dari sumber

Kristen berdasarkan argumentasi sebagai berikut :

1. Adanya suatu interaksi antara orang-orang Arab dan kaum Nasrani pada masa Jahiliyah
maupun zaman Islam

2. Adanya segi-segi kesamaan antara kehidupan para Asketis atau Sufi, dalam ajaran serta
tata cara mereka ketika melatih jiwa (Riyadhah) dan mengasingkan diri (Khalwat), dengan
kehidupan al- Massih dan ajaran-ajaran nya, dan dengan para Rahib dalam cara mereka
bersembahyang dan berpakaian. Yang beranggapan seperti demikian diantara nya ialah
Fonkramer, Ignas Goldziher, R.A. Nicholson, Asin Palacios, dan beberapa tokoh lainnya.

3. Ada juga beberapa Orientalis seperti M. Horten dan R. Hartmen, berpendapat bahwa
Tasawuf diambil dari sumber India. Mereka cenderung merujukkan sebagai Teori Tasawuf
dan bentuk-bentuk tertentu dari latihan-latihan rohaniyah praktisnya, kepada praktek-praktek
yang serupa dalam Mistisisme orang-orang India.

4. Beberapa Orientalis lainnya berpendapat Tasawuf berasal dari sumber Yunani.?

Al-Qur'an dan hadits sesungguhnya lebih dahulu menyebut esensi dari kajian Tasawuf,
walaupun istilah ‘Tasawuf tidak disebutkan secara langsung. Salah satu hadits yang sering
menjadi rujukan adalah hadits mengenai lhsan, yang berbunyi “lhsan adalah bahwa engkau
menyembah Allah seakan-akan engkau melihat-Nya, dan jika engkau tidak melihat-Nya, maka
yakinlah bahwa Dia melihatmu." (HR. Bukhari dan Muslim)4. Dan banyak ayat Al-Qur'an yang

'Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf dan Karakter Mulia, (Jakarta: Rajawali Pers), 2015, pp. 154-155.

2Syamsun Ni'am, Tasawuf Studies : Pengantar Belajar Tasawuf, (Yogyakarta : AR-RUZZ MEDIA), 2020, pp. 31-32.

3Muhammad Afif Bahaf, Akhlak Tasawuf, (Serang : Penerbit A-Empat), 2015, p. 87.

4Ahmad Junaedi Sitika, “Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Tasawuf dalam Islam”, JIPI : Jurnal limu Pendidikan Islam, Vol. 24, No. 3,
(Oktober, 2024), pp. 292-293.

518



menjadi rujukan serta konsep dasar Tasawuf seperti tazkiyah al- nafs (penyucian jiwa). Berikut
ayat-ayat Al-Qur'an yang menjadi konsep dasar Tasawuf, antara lain :
1. Qs. Al- Bagarah ayat 152

S SRR PALES WP RATESAE

“Maka ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat kepadamu. Bersyukurlah kepada-
Ku dan janganlah kamu ingkar kepada-Ku."

2. Qs. Adz- Dzariyat ayat 56 /
O3YEA Y 08 Y 15 Gl &S

"Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka beribadah kepada-
Ku."

3. QS. Al-Hasyr ayat 19

1 5,

S0 dedl) 2 2l 2 2l i B s Gl K558 Y

“Dan janganlah kamu seperti orang-orang yang lupa kepada Allah, lalu Allah
menjadikan mereka lupa kepada diri mereka sendiri. Mereka itulah orang-orang
fasik.”

4. Q.S. Asy-Syams ayat 7-10
L3 a3 il
"Demi jiwa serta penyempurnaan (ciptaan)nya,”

hosiiy )38 Leagl B
“Maka Dia mengilhamkan kepadanya (jalan) kejahatan dan ketakwaannya,"

5 (o sl 8
“Sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu),"

ALLa fa G A N

"Dan sungguh rugi orang yang mengotorinya."

Tasawuf berdasarkan sejarah kemunculan menurut versi Islam, telah bertumbuh dan
berkembang seiring dengan pertumbuhan dan perkembangan agama Islam itu sendiri. Hal itu
tercermin pada kebiasaan hidup Rasulullah SAW, sebelum dan sesudah diangkat menjadi
Rasul. Pada Masa Jahiliyyah, Rasulullah mengasingkan diri dan memilih ber-fahanuts atau
Khalwat di Gua Hira untuk mencari ketenangan jiwa dan memperoleh petunjuk dan hidayah.
Hingga setelah diangkat menjadi Rasul, kehidupannya penuh kesederhanaan dan
menghabiskan waktu untuk ber-taqarrub kepada Allah SWT. Hal itu merupakan role model atau
cerminan yang menunjukkan ciri-ciri dan perilaku seorang Sufi. Dengan demikian, kehadiran

519



Tasawuf sesungguhnya telah ada sejak zaman Rasulullah SAW serta Para sahabat. Hanya saja,
penggunaan istilah ‘Tasawuf saat itu belum dikenal.

Pasca wafatnya Rasulullah, secara perlahan dunia Islam timbul benih perpecahan,
permusuhan dan ketidakstabilan politik. Banyak yang menggunakan Islam sebagai alat untuk
menggapai kepentingan pribadi mereka. Puncaknya, terjadi peristiwa terbunuhnya tiga khalifah
yang disebabkan oleh friksi politik saat itu, sampai dengan lahirlah Dinasti Muawiyah yang
formatnya lebih menyerupai kerajaan atau dinasti. Meski pada masa Dinasti Muawiyah
membawa kejayaan terhadap Islam, namun Para penguasa nya cenderung pada kemewahan
duniawi.

Hasan Al-Bashri, salah satu tokoh Ulama yang muncul dan memberikan respons dalam
menghadapi situasi sosial-politik yang penuh degradasi akhlak. Yakni dengan mengedepankan
zuhud dan menjauhi kemewahan duniawi. Sebagai contoh bagi umat sekaligus strategi dari
kondisi yang tidak memungkinkan untuk melawan penguasa secara frontal. Al- Bakkaun adalah
sebutan bagi generasi Sufi pada era Hasan Al- Bashri. yakni orang-orang yang prihatin dengan
kondisi umat dan takut pada Allah SWT serta menjalani hidup uzlah dan menjauhi dunia.

Sedangkan pada masa Dinasti Abbasiyah kondisi sosial-politik relatif stabil dan mengalami
kemajuan limu pengetahuan. Sehingga generasi sufi pada masa Dinasti Abbasiyah memiliki
gaya berbeda daripada generasi Hasan Al- Bashri. salah satu tokoh termasyhur adalah Syekh
Ma'ruf Al-kharkhi dan sebagainya. Pemikiran dan ajaran pada masa ini cenderung filosofis-mistis
seperti teori Ma'rifat dan puisi-puisi yang diurai oleh Syekh Dzun Nun Al-Mishri yang kemudian
mengilhami generasi sufi selanjutnya seperti Rabi'ah Al- Adawiyah dan ajaran Al- Mahabbah
nya.’

Perkembangan konsep Tasawuf pada abad ketiga dan keempat mengalami perubahan
signifikan yaitu lebih fana. Seorang sufi akan kehilangan kesadaran dan ego nya dan melebur
dalam kesadaran akan Tuhan (Wahdat Al- wujud), penyatuan dengan yang dicintai (/ttihad),
kekal bersama Tuhan (Baqa’), penyaksian Tuhan (Musyahadah), dan pertemuan dengan Tuhan
(Liga’). Bercirikan moral dan berorientasi pada akhlak sehingga dibagi menjadi tiga bagian yakni
[Imu jiwa, llmu Akhlak, dan limu Metafisika. Pada abad ini dua Tasawuf utama muncul yakni
Tasawuf Sunni dan Tasawuf Semi Falsafi.

Tasawuf Falsafi dan Tasawuf Sunni mengalami pertarungan di abad kelima Hijriyah
sehingga disebut masa konsolidasi dan dimenangkan oleh Tasawuf sunni. Pada masa ini muncul
model iimu baru yaitu Filsafat Tasawuf dan pada masa ini pula llmu kalam dan Filsafat
berkembang pesat. Filsafat Tasawuf adalah perpaduan ajaran Neo-Platonisme dan ajaran
Persia dan India. Tokoh- tokoh tersebut ialah Abu Hamid Al-Ghazali, Syekh Ahmad Al- Rifa’i,
Syekh Abdul Qodir Al-Jailani dan lain-lainnya.

Tasawuf Falsafi pun tampil pada Abad Keenam Hijriyah, yaitu Tasawuf yang bercampur
dengan pemakaian tema-tema Filsafat yang disesuaikan makna nya dengan Tasawuf. Dr.
Ibrahim Hasan Ibrahim dalam bukunya “Tarikhul Islam” kerap menamainya sinkretisme Filsafat
dengan Tasawuf, yang perjalanan nya memiliki kesamaan dengan Abad kelima Hijriyah.
Tasawuf pada Abad keenam dan ketujuh adalah kelanjutan penyelidikan dengan cara filosofis
yang menyingkap dinding (hijab) yang membatasi hidup lahir dengan alam rohani. Riyadhah dan
Mujahadah lebih diperkuat daripada abad-abad yang lalu. Melemahkan kekuatan indera lahir

5Mustamin Arsyad, Islam Moderat : Refleksi Pengamalan Ajaran Tasawuf, (Makassar : Baji Bicara Press), 2012, pp. 21-23.

520



dan memperkuat indera batin, memberi makanan Roh dan akal dengan ibadah dan dzikir. Tokoh
Sufi pada masa ini diantaranya yakni Syihabuddin Abdul Futuh Al-Syuhrawardi, Muhyiddin lbnu
Arabi, dan lain-lain.

Tasawuf mengalami penurunan di Abad kedelapan Hijriyah dengan terjadinya pemikiran
ganjil yang mengakibatkan penyelewengan dan hancurnya reputasi llmu Tasawuf itu sendiri.
Sebab telah dimasuki Bid'ah, khurafat, mengabaikan Syari'at, hukum-hukum moral penghinaan
[Imu Pengetahuan, Azimat dan ramalan serta kekuatan ghaib di tonjolkan. Sebagai respons atas
kondisi tersebut, dilancarkanlah kritik oleh Syekh Ibnu Taimiyah terhadap penyelewengan para
Sufi terkait ajaran Ittihad, Hulul, dan Wahdat Al- Wujud sebagai ajaran menuju kekufuran
(Atheisme). Periode ini adalah masa suram yang ditandai kemunduran Tasawuf di Dunia Islam
yang dilatarbelakangi kehancuran Baghdad sebagai jantung ilmu Pengetahuan juga kemajuan
bangsa Barat (Renaissance) yang mengambil peradaban dunia. Pada abad ini tidak ada lagi
pemikiran baru dalam dunia Tasawuf.

Sebuah pendapat yang berani dikemukakan oleh Ihsan llahi Dhahir dalam bukunya berjudul
“Darah Hitam Tasawuf : Studi Kritis Kesesatan Kaum Sufi”, bahwa Tasawuf adalah refleksi sikap
berlebihan dan radikalisme dalam agama namun juga konspirasi untuk melawan islam dan kaum
muslimin. Perencanaan dan Penyebaran konspirasi tersebut bertujuan menjauhkan kaum
Muslimin dari Islam yang hakiki dan ajarannya yang suci murni dengan kedok Islam,
memasarkan akidah yahudi, kristen, sekte-sekte di India dan sekte-sekte di Persia seperti
Budha, Hindu, Zoroaster dan lainnya yang tidak berpijak pada Islam dan syariatnya,
menyebarkan kebodohan dan kemalasan ditengah-tengah kaum muslimin dan menjauhkan
kaum muslimin dari kekuasaan, pemerintahan, hak memilih dan dipilih.”

Perkembangan Tasawuf di Indonesia

Sejarah masuknya Islam ke Indonesia terutama nusantara tidak terlepas dari sejarah
peranan Tasawuf dan Tarekat. Islamisasi Indonesia terjadi pada saat Tasawuf dan Tarekat
menjadi corak pemikiran di dunia Islam. Tasawuf juga yang menjadikan orang Indonesia masuk
ke Islam. Hampir semua daerah yang pertama memeluk Islam bersedia menukar kepercayaan
asalnya dari animisme, dinamisme, Buddhisme, dan Hinduisme karena ketertarikannya kepada
ajaran Tasawuf. Adapun faktor utama keberhasilan konversi adalah kemampuan para Sufi
menyajikan Islam dalam kemasan Atraktif, khususnya dengan menekankan kesesuaian dengan
Islam atau kontiuitas, ketimbang perubahan dalam kepercayaan dan praktik agama lokal. Di
Indonesia, tasawuf dapat dikatakan terpengaruh oleh negara persia (iran) dan India.8

Sejarah juga mencatat bahwa di Nusantara ada dua corak yang berkembang yaitu aliran
sufistik yang memiliki pengaruh besar dalam penyebaran Islam di Nusantara. Pertama, Tasawuf
dengan corak “amali” yang biasa dikenal dengan sebutan Tasawuf akhlaki/Sunni dengan
karakter yang lebih berorientasi pada intensitas amal dan ibadah praktis dalam rangka
pembentukan akhlak. Kedua, Tasawuf dengan kecenderungan pemikiran filsafat atau atau yang
lebih dikenal dengan sebutan tasawuf falsafi dengan karakter yang merujuk pada konsep
tasawuf yang dihubungkan dengan ajaran Wahdat Al-Wujud yang dicetuskan oleh Ibn’Arabi dan

6Ahmad Junaedi Sitika, “Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Tasawuf dalam Islam”, pp. 294-297.

"Ihsan llahi Dhahir, Darah Hitam Tasawuf : Studi Kritis Kesesatan Kaum Sufi, (Jakarta : PT. Darul Falah), 2008, pp.128-129.

8Hamka, Perkembangan dan Pemurnian Tasawuf : Dari Masa Nabi Muhammad SAW hingga Sufi-sufi Besar, (Jakarta : Republika Penerbit),
2016, p. 324.

521



disebut sebagai konsep sufistik yang dipengaruhi oleh aliran mistik di luar Islam, terutama Yunani
yang dikenal dengan istilah Mistisisme panteistik.®

Wacana Tasawuf khususnya tasawuf falsafi yang ada di Nusantara dimotori oleh Hamzah
Fansuri dan Syamsuddin sumatranus, dua tokoh Sufi ini yang datang dari pulau andalas
(Sumatera) pada abad ke-17 M. Sekalipun pada abad ke-15 sebelumnya telah terjadi peristiwa
Tragis berupa eksekusi mati terhadap Syekh Siti Jenar atas fatwa dari wali Songo, karena
ajarannya dipandang menganut doktrin sufistik yang bersifat bid'ah berupa pengakuan akan
kesatuan wujud manusia dengan wujud Tuhan, zat yang maha mutlak.

Namun sejauh ini Penulis belum menemukan literatur yang menjelaskan apakah Paham
Yang dianut Syekh Siti Jenar adalah Wahdatul wujud yang berasal dari Ibnu Arabi lewat ‘jaringan
ulama’ Sebagaimana dimaksud Azra dalam Bukunya tersebut. Terlebih lagi Terlalu sedikit
literatur yang Menjelaskan keberadaan sosok Syekh Siti Jenar dalam khazanah Keislaman di
Nusantara. Paling tidak Menurut Alwi Shihab, kehadiran Syekh Siti Jenar dengan ajaran dan
Syahadat-Nya yang Dipandang sesat, Dapat dijadikan sebagai tahap Pertama perkembangan
tasawuf Falsafi di Indonesia. Alwi Menamakannya sebagai tahap Perkenalan. Pembunuhan
Terhadap Syekh Siti Jenar agaknya telah Meredupkan cahaya perkembangan Tasawuf falsafi di
Indonesia dalam Waktu yang lama, sampai kemudian Munculnya Hamzah dan Syamsuddin Di
Sumatera.

Hamzah Fansuri adalah Keturunan Melayu yang dilahirkan di Fansur -nama lain Dari Barus-
. Para Peneliti tidak menemukan bukti yang Valid kapan sebenarnya Hamzah Lahir. Dia
diperkirakan hidup pada Akhir abad ke 16 dan awal abad ke17, Yakni pada masa sebelum dan
Selama pemerintahan Sultan ‘Ala alDin Ri'ayat Syah (berkuasa 977- 1011H/1589-1602M).
Hamzah Diperkirakan meninggal sebelum Tahun 1016H/1607M. Hamzah Memulai
pendidikannya di Barus, Kota Kelahirannya yang pada waktu Itu menjadi pusat perdagangan,
Karena saat itu Aceh Berada dalam Kemajuan di bawah pemerintahan Sultan Iskandar Muda
dan Iskandar Tsani.

Kualitas pendidikan yang cukup baik di Aceh Hamzah dapat mempelajari tentang ilmu-iimu
agama seperti: Figh, Tauhid, Akhlak, Tasawuf, dan juga ilmu-ilmu umum seperti, kesastraan
sejarah dan logika. Selesai mengikuti pendidikan di tanah kelahirannya, Hamzah kemudian
melanjutkan pendidikan ke timur Tengah, khususnya di Persia dan arab. Sehingga dia dapat
menguasai bahasa Arab dan Persia, dan mungkin juga bahasa Urdu. Dalam hal tasawuf falsafi
diperkirakan Hamzah mempelajari dari negara Irag, murid Sadr Al-Din al-Qunawi, murid
kesayangan Ibnu Arabi.

Setelah dari perantauan menuntut ilmu Hamzah mengajarkan agama di Aceh melalui
lembaga pendidikan yaitu “Dayah” atau yang biasa disebut dengan “pesantren” di onoh simpang-
kanan, yang merupakan cabang Dayah simpang-kiri yang diasuh oleh kakaknya Syekh Ali
Fansuri. Ayah dari Abdr Rauf Al-Sinkili. Hamzah ternyata tidak hanya beraktivitas sebagai guru,
namun juga rajin menulis. Tetapi sangat disayangkan karya-karya Hamzah tersebut tidak lagi
ditemukan karena telah di musnahkan oleh lawan-lawannya yang mentang paham wujudiyah
yang dikembangkan oleh Hamzah. Pemikiran Hamzah tentang ajaran wujudiyah terdapat dalam
karyanya Zinat Al-Wahidin, yang tertidur dari tujuh bab. Dalam karyanya tersebut Hamzah
menjelaskan bahwa penampakan Tuhan tidak terjadi begitu saja atau secara langsung, tapi

9Ahmad Junaedi Sitika, “Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Tasawuf dalam Islam”, pp. 297-298.

522



melalui tahap tertentu, sehingga keesaan dan kemurnian Tuhan tidak tercampuri dengan
makhluk.

Ajaran wujudiyah Hamzah Ini kemudian dikembangkan oleh Muridnya Syamsuddin
Sumatrani. Kebanyakan peneliti berpendapat, Hubungan mereka Adalah guru murid. Abdul Azis
juga Membenarkan pendapat A. Hasymy Bahwa Hubungan Hamzah dengan Syamsuddin
sebagai murid dan Khalifah, karena Menurutnya telah Dijumpai dua karya Syamsuddin Yang
merupakan ulasan atau Syarah Terhadap pengajaran Hamzah yaitu : Syarah Ruba’i Hamzah
Fansuri dan Syarah Syair lkan Tongkol.0

4. KESIMPULAN

Tasawuf dalam Islam berkembang sebagai bagian dari dimensi spiritual yang
bertujuan untuk mendekatkan diri kepada Allah melalui penyucian hati, akhlak, dan pengamalan
ibadah yang mendalam. Pertumbuhan tasawuf mulai terlihat jelas pada abad ke-8 hingga ke-10
Masehi, dengan munculnya tokoh-tokoh awal seperti Hasan Al-Basri dan Rabi'ah Al-Adawiyah
yang memperkenalkan konsep zuhud. Perkembangan tasawuf terus berlanjut hingga periode
modern, dengan tasawuf memainkan peran penting dalam penyebaran Islam di berbagai
wilayah.

Secara keseluruhan, sejarah tasawuf dalam Islam menunjukkan perjalanan yang
panjang dari praktik-praktik awal hingga menjadi sebuah sistem spiritual yang terorganisir dan
berdampak luas. Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Tasawwuf Dalam Islam dimulai
pada akhir abad ke-2 atau ada yang mengatakan pada awal abad ke-3 Hijriyah pada Zaman
Nabi.Secara garis besar,perkembangan tasawwuf di dunia Islam ini sangat dipengaruhi oleh
perkembangan ilmu pengetahuan dan keadaan sosial politik umat Islam saat itu.

Sejarah munculnya tasawuf terdiri dari beberapa fase yaitu: Pada abad pertama dan
kedua hijriyah, Pada abad ketiga dan keempat hijriyah, Pada abad kelima hijriyah, Abad keenam,
ketujuh, dan kedelapan hijriyah dan Pada abad ke Sembilan, sepuluh dan sesudahnya. Tasawuf
tidak hanya bersumber dari Islam saja, namun juga di pengaruhi oleh ajaran luar islam yaitu:
unsur nasrani, unsur hindubudha, unsur yunani, dan juga unsur Persia dan arab.

DAFTAR PUSTAKA

Buku

Hamka. (2016). Perkembangan dan Pemurnian Tasawuf : Dari Masa Nabi Muhammad SAW hingga Sufi-
sufi besar. Jakarta: Republika Penerbit.

Arsyad, M. (2012). Islam Moderat : Refleksi Pengamalan Ajaran Tasawuf. Makassar: Baji Bicara Press.

Bahaf, M. A. (2015). Akhlak Tasawuf. Serang: Penerbit A- Empat.

Dhahir, 1. I. (2008). Darah Hitam Tasawuf : Studi Kritis Kesesatan Kaum Sufi. Jakarta: PT. Darul Falah.

Nata, A. (2015). Akhlak Tasawuf dan Karakter Mulia,. Jakarta: Rajawali Press.

Ni'am, S. (2020). Tasawuf Studies : Pengantar Belajar Tasawuf. Yogyakarta: AR-RUZZ MEDIA.

0Suherman. “Perkembangan Tasawuf Dan Kontribusinya di Indonesia” limiah Research Sains, Vol.5 No.1(Februari, 2019) pp. 4-6.

523



Jurnal

Sitika, A. J. (2024). Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Tasawuf dalam Islam. JIPI : Jurnal limu
Pendidikan Islam, 292-293.

Suherman. (2019). Perkembangan Tasawuf Dan Kontribusinya di Indonesia. limiah Research Sains, 4-
6.

524



