
 
    

 
e-ISSN: 2988-6287  

 
 

516 

PENGERTIAN TASAWUF DAN SEJARAH KEMUNCULANNYA 

 
 Azzahra Tharissa Zebua 1, Amira Shohwa Az-Zahra 2, Maftuh Ajmain3 

Sejarah Peradaban Islam, UIN Sultan Maulana Hasanuddin, Banten. 
ichazebua083@gmail.com, amirashohwa@gmail.com, maftuh@uinbanten.ac.id3  

  
Abstrak 

Tasawuf memiliki banyak pengertian, baik secara bahasa maupun istilah. Namun secara garis 
besar, Tasawuf merujuk pada perilaku sederhana, menjauhi dari nafsu duniawi, dan orang yang 
senantiasa beribadah dan mendekatkan diri kepada Allah. Secara historis, sekelompok 
Orientalis beranggapan bahwa Tasawuf berasal dari sumber kristen. Namun dalam Islam, 
kemunculan Tasawuf telah ada seiring dengan pertumbuhan dan perkembangan agama Islam 
itu sendiri, dimulai dari zaman Nabi Muhammad SAW dan terdapat beberapa fase yakni abad 
pertama dan kedua hijriyah, Pada abad ketiga dan keempat hijriyah, Pada abad kelima hijriyah, 
Abad keenam, ketujuh, dan kedelapan hijriyah dan Pada abad ke Sembilan, sepuluh dan 
sesudahnya. Di Indonesia, perkembangan Tasawuf dapat dikatakan terpengaruh oleh Persia 
(Iran) dan India. Artikel ini ditulis bertujuan untuk mengetahui pengertian Tasawuf, baik secara 
bahasa ataupun Istilah yang dikemukakan para Ahli, Sejarah Kemunculan Tasawuf, dan 
Perkembangan Tasawuf di Indonesia. Metode yang digunakan dalam Artikel ini adalah Metode 
Studi Kepustakaan atau Literatur Riview.  
Kata kunci ; Tasawuf, Pengertian, Sejarah. 

 
Abstract 

 Sufism has many meanings, both in terms of language and terminology. However, in general, 
Sufism refers to simple behavior, staying away from worldly desires, and people who always 
worship and draw closer to Allah. Historically, a group of Orientalists thought that Sufism came 
from Christian sources. However, in Islam, the emergence of Sufism has occurred along with the 
growth and development of the Islamic religion itself, starting from the time of the Prophet 
Muhammad SAW and there are several phases, namely the first and second centuries of the 
Hijriyah, in the third and fourth centuries of the Hijriyah, in the fifth century of the Hijriyah, the 
sixth, seventh and eighth centuries of the Hijriyah and in the ninth, tenth centuries and after. In 
Indonesia, the development of Sufism can be said to have been influenced by Persia (Iran) and 
India. This article was written with the aim of understanding the meaning of Sufism, both in terms 
of language and terms put forward by experts, the history of the emergence of Sufism, and the 
development of Sufism in Indonesia. The method used in this article is the Literature Study 
Method or Literature Review.  
Keywords ; Sufism, Definition, History 
 
1. PENDAHULUAN  

  Tasawuf merupakan salah satu aspek penting dalam khazanah keilmuan Islam yang 

 menitikberatkan pada pembersihan jiwa, pendekatan diri kepada Allah, serta kehidupan yang 

sederhana dan penuh kebijaksanaan. Secara linguistik, istilah tasawuf memiliki berbagai 

kemungkinan asal-usul, di antaranya dari kata suf (kain wol), sufi (kesucian), sophos (hikmah 

dalam bahasa Yunani), serta ahl-suffah yang merujuk pada sahabat Nabi yang hidup dalam 

kesederhanaan dan berfokus pada ibadah. Dari berbagai sudut pandang, tasawuf dipahami 

sebagai upaya manusia dalam mensucikan diri, menjauhi pengaruh duniawi, serta 

memperdalam hubungan spiritual dengan Tuhan. 

HUMANITIS: Jurnal Humaniora, Sosial dan Bisnis 
Vol. 3 No. 3 2025, hal. 516-524

mailto:ichazebua083@gmail.com
mailto:amirashohwa@gmail.com
mailto:maftuh@uinbanten.ac.id3


 

517 
 

  Sejarah kemunculan tasawuf telah menjadi perdebatan di kalangan para ahli, termasuk 

orientalis yang menganggap bahwa ajaran ini memiliki pengaruh dari tradisi Persia, India, 

Yunani, dan Kristen. Namun, dalam perspektif Islam, tasawuf sudah ada sejak zaman Nabi 

Muhammad SAW dan para sahabatnya, meskipun istilah ini belum dikenal secara eksplisit. 

Konsep seperti tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) telah menjadi bagian dari ajaran Islam yang 

bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis. Seiring perkembangan zaman, tasawuf mengalami 

berbagai transformasi, terutama pada era Dinasti Umayyah dan Abbasiyah, di mana para ulama 

sufi seperti Hasan Al-Bashri menekankan nilai zuhud untuk menghadapi degradasi moral di 

kalangan penguasa. 

  Dalam sejarah Islam, perkembangan tasawuf dibagi ke dalam beberapa periode, mulai 

dari era awal yang lebih menekankan aspek akhlak dan ibadah, hingga periode berkembangnya 

tasawuf falsafi yang menggabungkan ajaran mistis dengan filsafat. Tokoh-tokoh besar seperti 

Al-Ghazali, Ibnu Arabi, dan Al-Syuhrawardi memainkan peran penting dalam pembentukan 

pemikiran tasawuf. Namun, pada abad kedelapan Hijriyah, tasawuf mulai mengalami 

kemunduran akibat penyelewengan ajaran, munculnya bid’ah, serta pengaruh eksternal yang 

merusak esensi awalnya. Dalam tema Artikel tentang “Pengertian Tasawuf dan Sejarah 

Kemunculannya”, maka Artikel ini bertujuan untuk mengetahui pengertian dari Tasawuf, Sejarah 

Kemunculan Tasawuf, serta Perkembangan Tasawuf di Indonesia. 

 
2. METODE PENELITIAN 

  Dalam Artikel ini menggunakan Metode Studi Kepustakaan atau Literatur Review (telaah 

pustaka). Menurut Mestika Zed, Metode Studi Kepustakaan merupakan serangkaian kegiatan 

 yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca dan mencatat, serta 

 mengelola bahan penulisan tersebut. Dalam Studi Pustaka, penelitian dilakukan hanya dengan 

berbasis karya tulis yang merupakan hasil penelitian seperti Buku, Artikel, dan Jurnal. 

 
3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Tasawuf  

  Dari segi bahasa terdapat sejumlah kata di para ahli untuk menjelaskan kata Tasawuf. 

Menurut Harun Nasution, kata tersebut diantaranya Al-suffah (ahl-suffah) atau orang yang ikut 

pindah dengan nabi dari Makkah ke Madinah, saf (barisan), sufi (suci), sophos (bahasa Yunani 

: hikmat ), dan suf (kain wol). Kata ahl-suffah menggambarkan orang yang rela mencurahkan 

jiwa raga dan harta benda hanya untuk Allah. Kata saf menggambarkan orang yang selalu 

berada dibarisan depan dalam beribadah pada Allah. Kata suffi menggambarkan orang yang 

selalu memelihara diri dari perbuatan dosa dan maksiat. Dan kata suf atau kain wol 

menggambarkan orang yang hidup sederhana dan tidak mementingkan dunia. Sedangkan kata 

sophos dari bahasa Yunani menggambarkan keadaan jiwa yang senantiasa cenderung pada 

kebenaran.  

  Dari segi linguistik (kebahasaan) dapat dipahami bahwa tasawuf adalah sikap mental 

yang selalu memelihara kesucian diri, beribadah, hidup sederhana, rela berkorban untuk 

kebaikan dan selalu bersikap bijaksana. Adapun pengertian Tasawuf dari segi istilah atau 

pendapat para ahli bergantung pada sudut pandang yang digunakan masing-masing. Ada tiga 

sudut pandang yaitu sudut pandang manusia sebagai makhluk terbatas, manusia sebagai 

makhluk yang harus berjuang, dan manusia sebagai makhluk yang ber-Tuhan. Selain itu 



 

518 
 

Tasawuf dapat didefinisikan sebagai upaya mensucikan diri dengan menjauhkan pengaruh 

kehidupan dunia, dan memusatkan perhatian hanya pada Allah Swt.1 

  Abu Husain Al- Muzain memberi pengertian Tasawuf bahwa engkau bersama Allah 

tanpa ada penghubung (‘Alaqah). Kemudian, Ta’rif atau pengertian Tasawuf menurut Sufi 

modern, K. H Achmad Siddiq berpendapat bahwa Tasawuf merupakan pengetahuan tentang 

seluruh bentuk tingkah laku jiwa manusia yang terpuji ataupun tercela dan bagaimana 

membersihkan yang tercela itu dan diganti atau dihiasi yang terpuji itu serta cara menempuh 

jalan kepada Allah dan berlari secepatnya mengacu pada Allah. Dari pengertian Tasawuf 

menurut K. H. Achmad Siddiq tersebut, maka secara substansial Tasawuf terdapat dua ajaran 

penting ; pertama, mengajarkan pembersihan jiwa dan sifat tercela atau merusak dan menghiasi 

dengan sifat terpuji  (At- Takhalli ‘an Al- Muhlikat atau At – Tahalli bi al murijiyat). Kedua, tasawuf 

mengajarkan cara jiwa menempuh kedekatan terhadap Allah (Al- Wushul ila Allah).2 

 
Sejarah Kemunculan Tasawuf  

  Tasawuf berdasarkan sejarah kemunculannya yaitu berasal dari Persia yang kini adalah 

Iran, hal itu didasarkan menurut pendapat sekelompok Orientalis. Seperti Thoulk, seorang 

Orientalis abad IX, beranggapan bahwa Tasawuf bersumber dari orang-orang Majusi di Iran 

Utara yang tetap berpegang teguh pada agama nya setelah terjadi penaklukan Islam, dan 

banyaknya tokoh Sufi yang berasal dari sebelah Utara kawasan Khurasan. Selain bersumber 

dari Majusi, sekelompok Orientalis juga beranggapan bahwa Tasawuf berasal dari sumber 

Kristen berdasarkan argumentasi sebagai berikut : 

1. Adanya suatu interaksi antara orang-orang Arab dan kaum Nasrani pada masa Jahiliyah 

maupun zaman Islam 

2. Adanya segi-segi kesamaan antara kehidupan para Asketis atau Sufi, dalam ajaran serta 

tata cara mereka ketika melatih jiwa (Riyadhah) dan mengasingkan diri (Khalwat), dengan 

kehidupan al- Massih dan ajaran-ajaran nya, dan dengan para Rahib dalam cara mereka 

bersembahyang dan berpakaian. Yang beranggapan seperti demikian diantara nya ialah 

Fonkramer, Ignas Goldziher, R.A. Nicholson, Asin Palacios, dan beberapa tokoh lainnya.  

3. Ada juga beberapa Orientalis seperti M. Horten dan R. Hartmen, berpendapat bahwa 

Tasawuf diambil dari sumber India. Mereka cenderung merujukkan sebagai Teori Tasawuf 

dan bentuk-bentuk tertentu dari latihan-latihan rohaniyah praktisnya, kepada praktek-praktek 

yang serupa dalam Mistisisme orang-orang India.  

4. Beberapa Orientalis lainnya berpendapat Tasawuf berasal dari sumber Yunani.3 

 

Al-Qur’an dan hadits sesungguhnya lebih dahulu menyebut esensi dari kajian Tasawuf, 

walaupun istilah ‘Tasawuf’ tidak disebutkan secara langsung. Salah satu hadits yang sering 

menjadi rujukan adalah hadits mengenai Ihsan, yang berbunyi “Ihsan adalah bahwa engkau 

menyembah Allah seakan-akan engkau melihat-Nya, dan jika engkau tidak melihat-Nya, maka 

yakinlah bahwa Dia melihatmu." (HR. Bukhari dan Muslim)4. Dan banyak ayat Al-Qur’an yang 

 
1Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf dan Karakter Mulia, (Jakarta: Rajawali Pers), 2015, pp. 154-155. 

 2Syamsun Ni’am, Tasawuf Studies : Pengantar Belajar Tasawuf, (Yogyakarta : AR-RUZZ MEDIA), 2020, pp. 31-32.  
3Muhammad Afif Bahaf, Akhlak Tasawuf, (Serang : Penerbit A-Empat), 2015, p. 87.   

 4Ahmad Junaedi Sitika, “Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Tasawuf dalam Islam”, JIPI : Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, Vol. 24, No. 3, 
(Oktober, 2024), pp. 292-293.    



 

519 
 

menjadi rujukan serta konsep dasar Tasawuf seperti tazkiyah al- nafs (penyucian jiwa). Berikut 

ayat-ayat Al-Qur’an yang menjadi konsep dasar Tasawuf, antara lain :  

1. Qs. Al- Baqarah ayat 152 

 فَا ذكُْرُوْنِيْْۤ اذَكُْرْكُمْ وَا شْکُرُوْا لِيْ وَلََ تكَْفرُُوْنِ 

 

“Maka ingatlah kepada-Ku, Aku pun akan ingat kepadamu. Bersyukurlah kepada-

Ku dan janganlah kamu ingkar kepada-Ku." 

 

2. Qs. Adz- Dzariyat ayat 56 

 وَمَا خَلقَْتُ الْجِنَّ وَا لَِْ نْسَ الََِّ لِيعَْبُدوُْنِ 

 

"Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka beribadah kepada-

Ku." 

 

3. QS. Al-Hasyr ayat 19 

 

َ فَاَ نْسٰٮهُمْ انَْفسَُهُمْ  َۗ اوُلٰٰٓئكَِ هُمُ الْفٰسِقوُْن  ۗ   وَلََ تكَُوْنوُْا كَا لَّذِيْنَ نسَُوا اللّٰه  

 

“Dan janganlah kamu seperti orang-orang yang lupa kepada Allah, lalu Allah 

menjadikan mereka lupa kepada diri mereka sendiri. Mereka itulah orang-orang 

fasik.” 

 

4. Q.S. Asy-Syams ayat 7-10 

ٮهَا مَا سَوه   وَنفَْسٍ وَّ

"Demi jiwa serta penyempurnaan (ciptaan)nya," 

 

 َ الْهَمَهَا فجُُوْرَهَا وَتقَْوٰٮهَ  فَا   

“Maka Dia mengilhamkan kepadanya (jalan) kejahatan dan ketakwaannya," 

 

  قَدْ افَْلحََ مَنْ زَكهٮهَا

“Sungguh beruntung orang yang menyucikannya (jiwa itu)," 

 

اوَقَدْ خَا بَ مَنْ دسَهٮهَ    

"Dan sungguh rugi orang yang mengotorinya." 

 

Tasawuf berdasarkan sejarah kemunculan menurut versi Islam, telah bertumbuh dan 

berkembang seiring dengan pertumbuhan dan perkembangan agama Islam itu sendiri. Hal itu 

tercermin pada kebiasaan hidup Rasulullah SAW, sebelum dan sesudah diangkat menjadi 

Rasul. Pada Masa Jahiliyyah, Rasulullah mengasingkan diri dan memilih ber-tahanuts atau 

Khalwat di Gua Hira untuk mencari ketenangan jiwa dan memperoleh petunjuk dan hidayah. 

Hingga setelah diangkat menjadi Rasul, kehidupannya penuh kesederhanaan dan 

menghabiskan waktu untuk ber-taqarrub kepada Allah SWT. Hal itu merupakan role model atau 

cerminan yang menunjukkan ciri-ciri dan perilaku seorang Sufi. Dengan demikian, kehadiran 



 

520 
 

Tasawuf sesungguhnya telah ada sejak zaman Rasulullah SAW serta Para sahabat. Hanya saja, 

penggunaan istilah ‘Tasawuf’ saat itu belum dikenal. 

Pasca wafatnya Rasulullah, secara perlahan dunia Islam timbul benih perpecahan, 

permusuhan dan ketidakstabilan politik. Banyak yang menggunakan Islam sebagai alat untuk 

menggapai kepentingan pribadi mereka. Puncaknya, terjadi peristiwa terbunuhnya tiga khalifah 

yang disebabkan oleh friksi politik saat itu, sampai dengan lahirlah Dinasti Muawiyah yang 

formatnya lebih menyerupai kerajaan atau dinasti. Meski pada masa Dinasti Muawiyah 

membawa kejayaan terhadap Islam, namun Para penguasa nya cenderung pada kemewahan 

duniawi.  

Hasan Al-Bashri, salah satu tokoh Ulama yang muncul dan memberikan respons dalam 

menghadapi situasi sosial-politik yang penuh degradasi akhlak. Yakni dengan mengedepankan 

zuhud dan menjauhi kemewahan duniawi. Sebagai contoh bagi umat sekaligus strategi dari 

kondisi yang tidak memungkinkan untuk melawan penguasa secara frontal. Al- Bakkaun adalah 

sebutan bagi generasi Sufi pada era Hasan Al- Bashri. yakni orang-orang yang prihatin dengan 

kondisi umat dan takut pada Allah SWT serta menjalani hidup uzlah dan menjauhi dunia.  

Sedangkan pada masa Dinasti Abbasiyah kondisi sosial-politik relatif stabil dan mengalami 

kemajuan Ilmu pengetahuan. Sehingga generasi sufi pada masa Dinasti Abbasiyah memiliki 

gaya berbeda daripada generasi Hasan Al- Bashri. salah satu tokoh termasyhur adalah Syekh 

Ma’ruf Al-kharkhi dan sebagainya. Pemikiran dan ajaran pada masa ini cenderung filosofis-mistis 

seperti teori Ma’rifat dan puisi-puisi yang diurai oleh Syekh Dzun Nun Al-Mishri yang kemudian 

mengilhami generasi sufi selanjutnya seperti Rabi’ah Al- Adawiyah dan ajaran Al- Mahabbah 

nya.5  

Perkembangan konsep Tasawuf pada abad ketiga dan keempat mengalami perubahan 

signifikan yaitu lebih fana. Seorang sufi akan kehilangan kesadaran dan ego nya dan melebur 

dalam kesadaran akan Tuhan (Wahdat Al- wujud), penyatuan dengan yang dicintai (Ittihad), 

kekal bersama Tuhan (Baqa’), penyaksian Tuhan (Musyahadah), dan pertemuan dengan Tuhan 

(Liqa’). Bercirikan moral dan berorientasi pada akhlak sehingga dibagi menjadi tiga bagian yakni 

Ilmu jiwa, Ilmu Akhlak, dan Ilmu Metafisika. Pada abad ini dua Tasawuf utama muncul yakni 

Tasawuf Sunni dan Tasawuf Semi Falsafi.  

Tasawuf Falsafi dan Tasawuf Sunni mengalami pertarungan di abad kelima Hijriyah 

sehingga disebut masa konsolidasi dan dimenangkan oleh Tasawuf sunni. Pada masa ini muncul 

model ilmu baru yaitu Filsafat Tasawuf dan pada masa ini pula Ilmu kalam dan Filsafat 

berkembang pesat. Filsafat Tasawuf adalah perpaduan ajaran Neo-Platonisme dan ajaran 

Persia dan India. Tokoh- tokoh tersebut ialah Abu Hamid Al-Ghazali, Syekh Ahmad Al- Rifa’i, 

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani dan lain-lainnya.  

Tasawuf Falsafi pun tampil pada Abad Keenam Hijriyah, yaitu Tasawuf yang bercampur 

dengan pemakaian tema-tema Filsafat yang disesuaikan makna nya dengan Tasawuf. Dr. 

Ibrahim Hasan Ibrahim dalam bukunya “Tarikhul Islam” kerap menamainya sinkretisme Filsafat 

dengan Tasawuf, yang perjalanan nya memiliki kesamaan dengan Abad kelima Hijriyah. 

Tasawuf pada Abad keenam dan ketujuh adalah kelanjutan penyelidikan dengan cara filosofis 

yang menyingkap dinding (hijab) yang membatasi hidup lahir dengan alam rohani. Riyadhah dan 

Mujahadah lebih diperkuat daripada abad-abad yang lalu. Melemahkan kekuatan indera lahir 

 
5Mustamin Arsyad, Islam Moderat : Refleksi Pengamalan Ajaran Tasawuf, (Makassar : Baji Bicara Press), 2012, pp. 21-23.   



 

521 
 

dan memperkuat indera batin, memberi makanan Roh dan akal dengan ibadah dan dzikir. Tokoh 

Sufi pada masa ini diantaranya yakni Syihabuddin Abdul Futuh Al-Syuhrawardi, Muhyiddin Ibnu 

Arabi, dan lain-lain.  

Tasawuf mengalami penurunan di Abad kedelapan Hijriyah dengan terjadinya pemikiran 

ganjil yang mengakibatkan penyelewengan dan hancurnya reputasi Ilmu Tasawuf itu sendiri. 

Sebab telah dimasuki Bid’ah, khurafat, mengabaikan Syari’at, hukum-hukum moral penghinaan 

Ilmu Pengetahuan, Azimat dan ramalan serta kekuatan ghaib di tonjolkan. Sebagai respons atas 

kondisi tersebut, dilancarkanlah kritik oleh Syekh Ibnu Taimiyah terhadap penyelewengan para 

Sufi terkait ajaran Ittihad, Hulul, dan Wahdat Al- Wujud sebagai ajaran menuju kekufuran 

(Atheisme). Periode ini adalah masa suram yang ditandai kemunduran Tasawuf di Dunia Islam 

yang dilatarbelakangi kehancuran Baghdad sebagai jantung ilmu Pengetahuan juga kemajuan 

bangsa Barat (Renaissance) yang mengambil peradaban dunia. Pada abad ini tidak ada lagi 

pemikiran baru dalam dunia Tasawuf.6 

Sebuah pendapat yang berani dikemukakan oleh Ihsan Ilahi Dhahir dalam bukunya berjudul 

“Darah Hitam Tasawuf : Studi Kritis Kesesatan Kaum Sufi”, bahwa Tasawuf adalah refleksi sikap 

berlebihan dan radikalisme dalam agama namun juga konspirasi untuk melawan islam dan kaum 

muslimin. Perencanaan dan Penyebaran konspirasi tersebut bertujuan menjauhkan kaum 

Muslimin dari Islam yang hakiki dan ajarannya yang suci murni dengan kedok Islam, 

memasarkan akidah yahudi, kristen, sekte-sekte di India dan sekte-sekte di Persia seperti 

Budha, Hindu, Zoroaster dan lainnya yang tidak berpijak pada Islam dan syariatnya, 

menyebarkan kebodohan dan kemalasan ditengah-tengah kaum muslimin dan menjauhkan 

kaum muslimin dari kekuasaan, pemerintahan, hak memilih dan dipilih.7 

 
Perkembangan Tasawuf di Indonesia  

Sejarah masuknya Islam ke Indonesia terutama nusantara tidak terlepas dari sejarah 

peranan Tasawuf dan Tarekat. Islamisasi Indonesia terjadi pada saat Tasawuf dan Tarekat 

menjadi corak pemikiran di dunia IsIam. Tasawuf juga yang menjadikan orang Indonesia masuk 

ke Islam. Hampir semua daerah yang pertama memeluk Islam bersedia menukar kepercayaan 

asalnya dari animisme, dinamisme, Buddhisme, dan Hinduisme karena ketertarikannya kepada 

ajaran Tasawuf. Adapun faktor utama keberhasilan konversi adalah kemampuan para Sufi 

menyajikan Islam dalam kemasan Atraktif, khususnya dengan menekankan kesesuaian dengan 

Islam atau kontiuitas, ketimbang perubahan dalam kepercayaan dan praktik agama lokal. Di 

Indonesia, tasawuf dapat dikatakan terpengaruh oleh negara persia (iran) dan India.8 

Sejarah juga mencatat bahwa di Nusantara ada dua corak yang berkembang yaitu aliran 

sufistik yang memiliki pengaruh besar dalam penyebaran Islam di Nusantara. Pertama, Tasawuf 

dengan corak “amali” yang biasa dikenal dengan sebutan Tasawuf akhlaki/Sunni dengan 

karakter yang lebih berorientasi pada intensitas amal dan ibadah praktis dalam rangka 

pembentukan akhlak. Kedua, Tasawuf dengan kecenderungan pemikiran filsafat atau atau yang 

lebih dikenal dengan sebutan tasawuf falsafi dengan karakter yang merujuk pada konsep 

tasawuf yang dihubungkan dengan ajaran Wahdat Al-Wujud yang dicetuskan oleh Ibn’Arabi dan 

 
6Ahmad Junaedi Sitika, “Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Tasawuf dalam Islam”, pp. 294-297.  

 7Ihsan Ilahi Dhahir, Darah Hitam Tasawuf : Studi Kritis Kesesatan Kaum Sufi, (Jakarta : PT. Darul Falah), 2008, pp.128-129.  
 8Hamka, Perkembangan dan Pemurnian Tasawuf : Dari Masa Nabi Muhammad SAW hingga Sufi-sufi Besar, (Jakarta : Republika Penerbit), 
2016, p. 324.  



 

522 
 

disebut sebagai konsep sufistik yang dipengaruhi oleh aliran mistik di luar IsIam, terutama Yunani 

yang dikenal dengan istilah Mistisisme panteistik.9  

Wacana Tasawuf khususnya tasawuf falsafi yang ada di Nusantara dimotori oleh Hamzah 

Fansuri dan Syamsuddin sumatranus, dua tokoh Sufi ini yang datang dari pulau andalas 

(Sumatera) pada abad ke-17 M. Sekalipun pada abad ke-15 sebelumnya telah terjadi peristiwa 

Tragis berupa eksekusi mati terhadap Syekh Siti Jenar atas fatwa dari wali Songo, karena 

ajarannya dipandang menganut doktrin sufistik yang bersifat bid'ah berupa pengakuan akan 

kesatuan wujud manusia dengan wujud Tuhan, zat yang maha mutlak.  

Namun sejauh ini Penulis belum menemukan literatur yang menjelaskan apakah Paham 

Yang dianut Syekh Siti Jenar adalah Wahdatul wujud yang berasal dari Ibnu Arabi lewat ‘jaringan 

ulama’ Sebagaimana dimaksud Azra dalam Bukunya tersebut. Terlebih lagi Terlalu sedikit 

literatur yang Menjelaskan keberadaan sosok Syekh Siti Jenar dalam khazanah Keislaman di 

Nusantara. Paling tidak Menurut Alwi Shihab, kehadiran Syekh Siti Jenar dengan ajaran dan 

Syahadat-Nya yang Dipandang sesat, Dapat dijadikan sebagai tahap Pertama perkembangan 

tasawuf  Falsafi di Indonesia. Alwi Menamakannya sebagai tahap Perkenalan. Pembunuhan 

Terhadap Syekh Siti Jenar agaknya telah Meredupkan cahaya perkembangan Tasawuf falsafi di 

Indonesia dalam Waktu yang lama, sampai kemudian Munculnya Hamzah dan Syamsuddin Di 

Sumatera. 

Hamzah Fansuri adalah Keturunan Melayu yang dilahirkan di Fansur -nama lain Dari Barus-

. Para Peneliti tidak menemukan bukti yang Valid kapan sebenarnya Hamzah Lahir. Dia 

diperkirakan hidup pada Akhir abad ke 16 dan awal abad ke17, Yakni pada masa sebelum dan 

Selama pemerintahan Sultan ‘Ala alDin Ri’ayat Syah (berkuasa 977- 1011H/1589-1602M). 

Hamzah Diperkirakan meninggal sebelum Tahun 1016H/1607M. Hamzah Memulai 

pendidikannya di Barus, Kota Kelahirannya yang pada waktu Itu menjadi pusat perdagangan, 

Karena saat itu Aceh Berada dalam Kemajuan di bawah pemerintahan Sultan Iskandar Muda 

dan Iskandar Tsani.  

Kualitas pendidikan yang cukup baik di Aceh Hamzah dapat mempelajari tentang ilmu-ilmu 

agama seperti: Fiqh, Tauhid, Akhlak, Tasawuf, dan juga ilmu-ilmu umum seperti, kesastraan 

sejarah dan logika. Selesai mengikuti pendidikan di tanah kelahirannya, Hamzah kemudian 

melanjutkan pendidikan ke timur Tengah, khususnya di Persia dan arab. Sehingga dia dapat 

menguasai bahasa Arab dan Persia, dan mungkin juga bahasa Urdu. Dalam hal tasawuf falsafi 

diperkirakan Hamzah mempelajari dari negara Iraq, murid Sadr Al-Din al-Qunawi, murid 

kesayangan Ibnu Arabi.  

Setelah dari perantauan menuntut ilmu Hamzah mengajarkan agama di Aceh melalui 

lembaga pendidikan yaitu “Dayah” atau yang biasa disebut dengan “pesantren” di onoh simpang-

kanan, yang merupakan cabang Dayah simpang-kiri yang diasuh oleh kakaknya Syekh Ali 

Fansuri. Ayah dari Abdr Rauf Al-Sinkili. Hamzah ternyata tidak hanya beraktivitas sebagai guru, 

namun juga rajin menulis. Tetapi sangat disayangkan karya-karya Hamzah tersebut tidak lagi 

ditemukan karena telah di musnahkan oleh lawan-lawannya yang mentang paham wujudiyah 

yang dikembangkan oleh Hamzah. Pemikiran Hamzah tentang ajaran wujudiyah terdapat dalam 

karyanya Zinat Al-Wahidin, yang tertidur dari tujuh bab. Dalam karyanya tersebut Hamzah 

menjelaskan bahwa penampakan Tuhan tidak terjadi begitu saja atau secara langsung, tapi 

 
 9Ahmad Junaedi Sitika, “Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Tasawuf dalam Islam”, pp. 297-298. 



 

523 
 

melalui tahap tertentu, sehingga keesaan dan kemurnian Tuhan tidak tercampuri dengan 

makhluk.  

Ajaran wujudiyah Hamzah Ini kemudian dikembangkan oleh Muridnya Syamsuddin 

Sumatrani. Kebanyakan peneliti berpendapat, Hubungan mereka Adalah guru murid. Abdul Azis 

juga Membenarkan pendapat A. Hasymy Bahwa Hubungan Hamzah dengan Syamsuddin 

sebagai murid dan Khalifah, karena Menurutnya telah Dijumpai dua karya Syamsuddin Yang 

merupakan ulasan atau Syarah Terhadap pengajaran Hamzah yaitu : Syarah Ruba’i Hamzah 

Fansuri dan Syarah Syair Ikan Tongkol.10 

 
4. KESIMPULAN  

  Tasawuf dalam Islam berkembang sebagai bagian dari dimensi spiritual yang 

 bertujuan untuk mendekatkan diri kepada Allah melalui penyucian hati, akhlak, dan pengamalan 

ibadah yang mendalam. Pertumbuhan tasawuf mulai terlihat jelas pada abad ke-8 hingga ke-10 

Masehi, dengan munculnya tokoh-tokoh awal seperti Hasan Al-Basri dan Rabi'ah Al-Adawiyah 

yang memperkenalkan konsep zuhud. Perkembangan tasawuf terus berlanjut hingga periode 

modern, dengan tasawuf memainkan peran penting dalam penyebaran Islam di berbagai 

wilayah.  

  Secara keseluruhan, sejarah tasawuf dalam Islam menunjukkan perjalanan yang 

panjang dari praktik-praktik awal hingga menjadi sebuah sistem spiritual yang terorganisir dan 

berdampak luas. Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Tasawwuf Dalam Islam dimulai 

pada akhir abad ke-2 atau ada yang mengatakan pada awal abad ke-3 Hijriyah pada Zaman 

Nabi.Secara garis besar,perkembangan tasawwuf di dunia Islam ini sangat dipengaruhi oleh 

perkembangan ilmu pengetahuan dan keadaan sosial politik umat Islam saat itu. 

  Sejarah munculnya tasawuf terdiri dari beberapa fase yaitu: Pada abad pertama dan 

kedua hijriyah, Pada abad ketiga dan keempat hijriyah, Pada abad kelima hijriyah, Abad keenam, 

ketujuh, dan kedelapan hijriyah dan Pada abad ke Sembilan, sepuluh dan sesudahnya. Tasawuf 

tidak hanya bersumber dari Islam saja, namun juga di pengaruhi oleh ajaran luar islam yaitu: 

unsur nasrani, unsur hindubudha, unsur yunani, dan juga unsur Persia dan arab. 

 

DAFTAR PUSTAKA   

Buku   

Hamka. (2016). Perkembangan dan Pemurnian Tasawuf : Dari Masa Nabi Muhammad SAW hingga Sufi-

sufi besar. Jakarta: Republika Penerbit. 

Arsyad, M. (2012). Islam Moderat : Refleksi Pengamalan Ajaran Tasawuf. Makassar: Baji Bicara Press. 

Bahaf, M. A. (2015). Akhlak Tasawuf. Serang: Penerbit A- Empat. 

Dhahir, I. I. (2008). Darah Hitam Tasawuf : Studi Kritis Kesesatan Kaum Sufi. Jakarta: PT. Darul Falah. 

Nata, A. (2015). Akhlak Tasawuf dan Karakter Mulia,. Jakarta: Rajawali Press. 

Ni'am, S. (2020). Tasawuf Studies : Pengantar Belajar Tasawuf. Yogyakarta: AR-RUZZ MEDIA. 

 

 
 10Suherman. “Perkembangan Tasawuf Dan Kontribusinya di Indonesia” Ilmiah Research Sains, Vol.5 No.1(Februari, 2019) pp. 4-6.  



 

524 
 

 

 

Jurnal 

 

Sitika, A. J. (2024). Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Tasawuf dalam Islam. JIPI : Jurnal Ilmu 
Pendidikan Islam, 292-293. 

Suherman. (2019). Perkembangan Tasawuf Dan Kontribusinya di Indonesia. Ilmiah Research Sains, 4-
6. 

 

 

 

  

 


