
 
     

 
e-ISSN: 2988-1331  

 
 

45 

 
(KAJIAN DESKRIPTIF-ANILITIK PADA HADITS NO. 59 DALAM SHAHIH 

BUKHARI, KITAB ILMU) 
 

Deli Luthfi Rahman 
Universitas Sali Al-Aitaam 

upegraf@gmail.com  
 

ABSTRAK. Kesuksesan Nabi Muhammad sebagai pemimpin tidak hanya didukung oleh 
kekuatan militer, tetapi juga oleh kemampuannya dalam berkomunikasi secara efektif 
dengan menjunjung tinggi etika komunikasi, seperti kesantunan, kejelasan, dan kepedulian 
terhadap latar belakang komunikan. Beliau menyampaikan pesan risalah dengan bimbingan 
wahyu melalui berbagai cara dan pendekatan yang penuh hikmah, sebagaimana tergambar 
dalam hadits yang diriwayatkan oleh para sahabatnya. Penelitian ini bertujuan untuk 
mengetahui etika komunikasi Nabi Muhammad dalam hadits No. 59 yang diriwayatkan oleh 
Imam Bukhari dalam Shahih Bukhari, Kitab Ilmu. Metode yang digunakan dalam penelitian ini 
adalah metode deskriptif analitik. Metode deskriptif analitik digunakan untuk meneliti unsur 
atau prinsip etika komunikasi yang dilakukan oleh Nabi Muhammad dengan para sahabatnya 
yang tergambar dalam teks hadits. Dalam hadits tersebut terdapat tiga prinsip etika 
komunikasi yang dilakukan oleh Nabi Muhammad, yaitu kortesifitas (kesantunan), 
mutualitas pemahaman, dan prejudice evaluative (prasangka atau penilaian). Pertama, 
Kortesifitas, yaitu kesantunan dalam melakukan komunikasi. Kesantunan tersebut ialah tidak 
memotong pembicaraan orang yang sedang berbicara, hak orang pertama lebih utama, dan 
tidak mengabaikan pertanyaan. Kedua, Mutulalitas pemahaman, yaitu terciptanya posisi, 
kondisi dan situasi saling memahami pada aktor-aktor komunikasi. Nabi memahami Arab 
badui dan begitupun sebaliknya, Arab badui memahami Nabi. Ketiga, Prejudice evaluatif, 
yaitu, prasangka dan penilaian terhadap aktor-aktor komunikasi. Dalam membuat sangkaan 
dan penilian jangan terburu-buru, dan harus berhati-hati. Karena jika gegabah dalam 
menentukan prasangka dan penilaian akan menggangu terhadap suasana dan proses 
komunikasi. Maka korsetifitas, mutualitas pemahaman, dan prejudice evaluative, menjadi 
rumusan etika komunikasi, khususnya dalam wilayah komunikasi propetik.  
Kata kunci: komunikasi propetik, etika komunikasi, Nabi Muhammad, deskriptif-analitik. 

 
ABSTRACT. The success of Prophet Muhammad as a leader was not only supported by 
military strength but also by his ability to communicate effectively while upholding ethical 
communication principles such as politeness, clarity, and consideration of his audience’s 
background. He conveyed his message with divine guidance through various wise methods 
and approaches, as reflected in the hadith narrated by his companions. This study aims to 
examine the communication ethics of Prophet Muhammad in Hadith No. 59, as recorded by 
Imam Bukhari in Sahih Bukhari, Kitab al-‘Ilm (Book of Knowledge). The research employs a 
descriptive-analytical method to analyze the ethical communication elements and principles 

Jurnal Komunikasi
Vol. 2 No. 11 2025, hal. 45-58

ETIKA KOMUNIKASI NABI MUHAMMAD

mailto:upegraf@gmail.com


 

46 
 

applied by Prophet Muhammad in his interactions with his companions, as depicted in the 
hadith text. The study identifies three key communication ethics principles demonstrated by 
the Prophet: cortessiveness (politeness), mutual understanding, and evaluative prejudice 
(judgment or evaluation). First, cortessiveness refers to politeness in communication, which 
includes not interrupting a speaker, prioritizing the right of the first speaker, and not 
ignoring questions. Second, mutual understanding ensures a shared comprehension 
between communication actors; the Prophet understood the Bedouin Arab, and vice versa. 
Third, evaluative prejudice pertains to forming judgments and assessments cautiously to 
prevent misunderstandings that could disrupt communication. Thus, cortessiveness, mutual 
understanding, and evaluative prejudice serve as fundamental ethical principles in prophetic 
communication. 
Keywords: prophetic communication, communication ethics, Prophet Muhammad, descriptive-

analytical 

 

PENDAHULUAN 

Seorang  astrofisikawan Michael H. Hart, menulis sebuah buku yang berjudul “The 

100: A Ranking of the Most Influential Persons in History”,  yang pertama kali diterbitkan pada 

tahun 1978. Buku ini memuat 100 tokoh yang ia rasa memiliki pengaruh paling besar dan 

paling kuat dalam sejarah manusia. Dalam bukunya, Heart, mengatakan bahwa hanya Nabi 

Muhammad saja yang merupakan satu-satunya orang yang memiliki banyak keberhasilan 

yang sangat spektakuler yaitu dalam bidang penyiaran agama dan juga dalam kehidupan 

dunia. 

Kesuksesan Nabi Muhammad sebagai seorang pemimpin tidak hanya melalui 

kekuatan pasukan perang yang dimiliki, tapi juga yang berperan penting adalah 

kemampuannya dalam beberkomunikasi. Jika membaca siroh kenabiannya melalui Al-Hadits, 

maka akan banyak menemukan dimensi komunikasi yang digunakan, baik dari sisi 

komunikator, komunikan, pesan, penggunaan media komunikasi, dll. komunikasi yang Nabi 

Muhammad lakukan selama mengemban dakwah, tercermin dalam etika berkomunikasi 

dengan sekitarnya, hal tersebut tidak lepas dari bimbingan wahyu yang Allah komunikasikan 

langsung kepadanya dengan berbagai cara dan pendekatan. 

Untuk mengetahui etika komunikasi yang Nabi Muhammad lakukan, maka harus 

menganalisis lebih dalam teks hadits, khususnya yang berkaitan dengan peristiwa 

komunikasi, karena seluruh aktivitas Nabi Muhammad terekam dan terkdokumentasikan 

melalui hadits yang diriwayatkan oleh para sahabat. Salah satunya adalah hadits riwayat Al-

Bukhari, dalam kitab Shahih Al-Bukhari, Kitab Ilmu, nomor hadits 59. Metode yang digunakan 

untuk mengkaji etika komunikasi dalam hadits tersebut, menggunakan metode deskriptif-

analitik. Menurut Ratna (2012: 49-52) metode deskriptif analitik merupakan sebuah metode 

yang dilakukan dengan cara mendeskripsikan fakta-fakta, kemudian disusul dengan analisis. 

Dalam hadits tersebut terdapat tiga rumusan etika dalam berkomunikasi. Pertama, 

Kortesifitas, yaitu kesantunan dalam melakukan komunikasi. Kesantunan tersebut ialah tidak 

https://id.wikipedia.org/wiki/Astrofisika
https://id.wikipedia.org/wiki/Michael_H._Hart
https://id.wikipedia.org/wiki/100_(buku)
https://id.wikipedia.org/wiki/100_(buku)
https://id.wikipedia.org/wiki/1978


 

47 
 

memotong pembicaraan orang yang sedang berbicara, hak orang pertama lebih utama, dan 

tidak mengabaikan pertanyaan. Kedua, Mutulalitas pemahaman, yaitu terciptanya posisi, 

kondisi dan situasi saling memahami pada aktor-aktor komunikasi. Nabi memahami Arab 

badui dan begitupun sebaliknya, Arab badui memahami Nabi. Ketiga, Prejudice evaluatif, 

yaitu, prasangka dan penilaian terhadap aktor-aktor komunikasi. Dalam membuat sangkaan 

dan penilian jangan terburu-buru, dan harus berhati-hati. Karena jika gegabah dalam 

menentukan prasangka dan penilaian akan menggangu terhadap suasana dan proses 

komunikasi 

Selanjutnya akan dibahas secara lebih mendalam dan menyeluruh mengenai tiga 

rumusan,  kortesifitas, mutualisme pemahaman, dan Prejudice evaluative dalam hadits 

tersebut, dengan mencantumkan dan membahas sumber lainnya, seperti teks Al-Quran, Al-

Hadits, tafsir dan berbagai pendapat ulama, serta referensi akademik untuk mendukung dan 

menguatkan analisis etika komunikasi Nabi Muhammad yang terdapat dalam hadits. 

Pemahaman mengenai rumusan etika komunikasi Nabi Muhammad jika diaplikasikan dalam 

aktivitas komunikasi dapat memberikan dampak positif demi kebaikan dan tercapainya 

tujuan komunikasi yang dilakukan. Karena persoalan etika yang dilakukan oleh Nabi 

Muhammad memiliki nilai universal meskipun zamannya berbeda.  

 
METODE 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode deskriptif analitik. 

Menurut (Sugiyono: 2009; 29) metode deskriptif analitis  adalah suatu metode yang 

berfungsi untuk mendeskripsikan atau memberi gambaran terhadap objek yang diteliti 

melalui data atau sampel yang telah terkumpul sebagaimana adanya tanpa melakukan 

analisis dan membuat kesimpulan yang berlaku untuk umum. Dengan kata lain penelitian 

deskriptif analitis mengambil masalah atau memusatkan perhatian kepada masalah-masalah 

sebagaimana adanya saat penelitian dilaksanakan, hasil penelitian yang kemudian diolah dan 

dianalisis untuk diambil kesimpulannya. 

Menurut Ratna (2012:. 49-52) metode deskriptif analitik merupakan sebuah metode 

yang dilakukan dengan cara mendeskripsikan fakta-fakta, kemudian disusul dengan analisis. 

Maka dalam penelitian ini Metode deskriptif analitik digunakan untuk meneliti unsur atau 

prinsip etika komunikasi yang dilakukan oleh Nabi Muhammad  dengan para sahabatnya 

yang tergambar dalam teks hadits.  

Teks hadits yang diteliti untuk menangkap etika komunikasi Nabi Muhammad, yaitu 

hadits yang diriwayatkan oleh Imam Al-Bukhari dalam Shahih Al-Bukhari, Kitab Ilmu, Bab 

Menyampaikan Ilmu secara Bertahap kepada Orang Lain Agar Mudah Dipahami, nomor 

hadits. 59.   

Langkah pertama, peneliti akan mendeksripsikan teks dalam hadits khususnya yang 

terkait dengan peristiwa komunikasi, selanjutnya dilakukan analisis makna dan implikasi dari 



 

48 
 

komunikasi yang digunakan Nabi, sehingga dapat dikategorisasi unsur atau prinsip etika 

komunikasi dalam hadits tersebut. Dalam proses analisis, peneliti juga akan mengutip dan 

membahas berbagai sumber lainnya baik dari Al-Quran, Al-Hadits, tafsir, atau syarah, yang 

terkait dengan pembahasan, untuk mendukung atau memberi perspektif yang lebih luas. 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Imam Al-Bukhari dalam Shahinya, Kitab Ilmu, Bab Menyampaikan Ilmu secara 

Bertahap kepada Orang Lain Agar Mudah Dipahami, Nomor hadits 59. Meriwayatkan hadits 

sebagai berikut:   

ُ عَلَيْهي وَسَلَّمَ فِي مََْليسٍ يَُُد يثُ الْقَوْمَ جَاءَهُ أَ  ُّ صَلَّى اللََّّ نَمَا النَّبِي ُ عَلَيْهي وَسَلَّمَ يَُُد يثُ فَ قَالَ  عَنْ أَبِي هُرَيْ رَةَ قاَلَ بَ ي ْ ٌّ فَ قَالَ مَتََ السَّاعَةُ فَمَضَى رَسُولُ اللََّّي صَلَّى اللََّّ عْراَبِي
عَ مَا قاَلَ فَكَريهَ مَا قاَلَ وَقاَلَ بَ عْضُهُمْ بَلْ لََْ يَسْمَعْ حَتََّ إيذَا قَضَى حَدييثَهُ قاَلَ  أيَْنَ أرُاَهُ السَّائيلُ عَنْ السَّاعَةي قاَلَ هَا أنَََ يََ رَسُولَ اللََّّي قاَلَ فإَيذَا    بَ عْضُ الْقَوْمي سَيَ

دَ الَْْمْرُ إيلََ غَيْْي أهَْليهي فَ   انْ تَظيرْ السَّاعَةَ ضُي يعَتْ الَْْمَانةَُ فاَنْ تَظيرْ السَّاعَةَ قاَلَ كَيْفَ إيضَاعَتُ هَا قاَلَ إيذَا وُس ي

Dari Abu Hurairah r.a., katanya: "Pada suatu ketika Nabi saw. sedang berbicara 

dengan orang banyak (memberi ceramah atau pengajian), tiba-tiba datang seorang Arab 

badui menanyakan kepada beliau: kapankah datangnya saat (kiamat)?" Rasulullah saw. tidak 

langsung menjawab, tetapi beliau meneruskan pembicaraannya dengan orang banyak. 

Kerana sikap Rasulullah saw. yang demikian itu, sebagian orang mengatakan Rasulullah 

mendengar pertanyaan itu, tetapi beliau tidak menyukainya. Sebagian lagi mengatakan 

beliau tidak mendengarnya. Setelah Rasulullah SAW. selesai berbicara, beliau bertanya, "Di 

mana orang yang bertanya perkara saat tadi?" Orang itu menyahut, "Saya! Ya, Rasulullah! 

Rasulullah saw. bersabda, "Apabila amanah telah disia-siakan orang, maka waspadalah 

terhadap datangnya sa’at (kiamat)." Tanya orang itu, "Bagaimanakah cara disia-siakannya 

amanah?" Jawab Rasulullah saw., "Apabila suatu urusan (pekerjaan) diserahkan kepada 

orang yang bukan ahlinya, maka waspadalah terhadap datangnya sa’at (kiamat atau 

kehancuran)." (H.R. Bukhari). 

Dalam hadits yang diriwayatkan Abu Hurairah, terdapat peristiwa komunikasi yang 

cukup menarik untuk dicermati. Ketika itu Nabi sedang memberikan pengajaran dengan cara 

tanya jawab. Datang Arab Badui dan tiba-tiba bertanya kepada Nabi mengenai kiamat, 

padahal Nabi sedang membicarakan sesuatu yang topik pembicaraannya berbeda dengan 

apa yang ditanyakan oleh Arab badui tersebut. Nabi tidak langsung menjawabnya, sehingga 

orang berpendapat mengenai sikap Nabi tersebut. Ketika Nabi selesai menjelaskan, barulah 

pertanyaan Arab Badui itu dijawab. Hadits ini berbicara mengenai etika komunikasi dalam 

suasana tanya jawab, dimana seseorang tidak boleh memotong pembicaraan orang yang 

sedang berbicara, hak orang pertama lebih utama, tidak mengabaikan pertanyaan, 

menempatkan diri, dan tidak terburu-buru memberikan penilaian.  

 

 



 

49 
 

 

Kortesifitas 

Kesantunan Nabi dalam berkomunikasi tercermin Pada hadits Abu Hurairah di atas, 

peneliti menyebutnya dengan sebutan kortesifitas (kesantunan). Kesantunan tersebut 

mencakup tiga hal. Pertama, tidak boleh memotong pembicaraan orang yang sedang 

berbicara. Kedua, hak orang pertama lebih utama. Ketiga, tidak mengabaikan pertanyaan. 

Ketiga hal tadi dijelaskan oleh Ibnu Hajar dalam syarah hadits ini. Dia menjelaskan, bahwa inti 

kandungan hadits ini adalah peringatan akan etika seorang pengajar dan penuntut ilmu, 

yaitu peringatan bagi orang yang alim agar tidak mengindahkan pertanyaan orang yang 

bertanya di saat ia sedang berbicara, namun hendaknya ia menyempurnakan 

pembicaraannya dan baru setelah itu menjawab apa yang ditanyakan dengan lemah lembut. 

(Ibnu Hajar dalam terjemah Fathul Bari: 265) 

Ibnu Hajar selanjutnya menjelaskan, hadits Abu Hurairah ini juga mengandung 

anjuran untuk menjawab pertanyaan, walaupun pertanyaan tersebut tidak terfokus kepada 

satu masalah. Sedangkan bagi orang yang belajar hendaknya tidak menanyakan kepada 

orang alim yang sedang sibuk berbicara dengan orang lain, karena hak orang pertama lebih 

utama untuk dipenuhi. 

Zhahir hadits ini (Hadits Abu Hurairah) dijadikan dalil oleh Imam Malik, Ahmad dan 

lainnya dalam masalah khutbah. Mereka berpendapat, "Tidak diperkenankan memotong 

khutbah untuk menjawab pertanyaan, tetapi pertanyaan tersebut akan dijawab sesudah 

khutbah." Sedangkan mayoritas ulama membedakan, apakah pertanyaan tersebut 

disampaikan pada saat ia melaksanakan kewajiban, sehingga dia tidak wajib menjawabnya; 

atau di luar kewajiban, sehingga dia harus menjawab. Dalam kondisi seperti itu, hendaknya 

seorang khatib bisa membedakan pertanyaan yang diajukan kepadanya. Jika pertanyaan 

tersebut berkenaan dengan masalah agama, maka orang yang berkhutbah dianjurkan untuk 

menjawabnya terlebih dahulu dan menyempurnakan khutbahnya. Akan tetapi jika 

pertanyaan tersebut tidak berhubungan dengan masalah agama, maka dianjurkan untuk 

menunda jawabannya.  

Perbedan pendapat dalam hal ini, disebabkan perbedaan hadits-hadits yang 

menjelaskan masalah ini. Apabila pertanyaan tersebut tidak berkaitan dengan masalah yang 

penting maka dapat diakhirkan, apalagi jika tidak menjawab persoalan tersebut lebih utama. 

Serupa dengan masalah ini, adalah seseorang yang bertanya tentang hari kiamat pada waktu 

shalat. Ketika Rasulullah selesai mengerjakan shalat, maka beliau berkata, "Siapa yang 

bertanya? "Lalu beliau menjawabnya. Apabila si penanya benar-benar membutuhkan, maka 

jawabannya harus didahulukan seperti peristiwa yang disebutkan dalam hadits Muslim, 

bahwa Rasulullah berkata pada saat berkhutbah, "Datanglah seorang yang tidak diketahui 

asalnya bertanya tentang Islam. Rasul pun menghentikan khutbahnya dan duduk di atas 



 

50 
 

kursi kemudian mengajarkannya, setelah itu kembali berkhutbah dan menyelesaikannya 

yaitu meneruskan pembicaraannya (Ibnu Hajar dalam terjemah Fathul Bari: 265). 

Dalam suasana komunikasi harus lebih selektif dalam menanggapi pertanyaan, 

sehingga kita bisa memilah dan memilih mana yang harus segera di jawab atau ditunda. 

Pengalihan terhadap topik akan mengaburkan pesan yang akan disampaikan. Kejelasan dan 

keseluruhan pesan harus dapat diterima, sehingga tujuan komunikasi bisa tercipta sesuai 

yang diharapakan. Jika pertanyaan itu penting dan harus segera dijawab, maka kita harus 

segera menjawabnya. Dalam kondisi dan budaya tertentu, ditundanya sebuah jawaban bisa 

menyebabkan ketersinggungan sosial dalam berkomunikasi. Misalkan dalam budaya feodal, 

posisi seseorang, baik usia dan kedudukan, berpengaruh terhadap prioritas. Budaya tersebut 

tidak bisa mengabaikan atau menomorduakan pertanyaan raja, karena dianggap tidak 

sopan. Maka disini dituntut saling pengertian dalam kaitannya etika komunikasi, tidak bisa 

hanya dari satu pihak saja.  

John Condon mengkaji sejumlah besar isu etika secara khas muncul dalam suasana 

komunikasi antarpersonal; keterusterangan, keharmonisan sosial, ketepatan, kecurangan 

konsistensi kata dan tindakan, menjaga kepercayaan, dan menghalangi komunikasi. 

Beberapa diantaranya adalah; Informasi disampaikan dengan tepat, dengan tidak kehilangan 

atau penyimpangan minimum dari makna yang dimaksudkan. Biasanya tidak etis bila dengan 

sengaja menghalangi proses komunikasi, seperti memotong pembicaraan seseorang 

sebelum ia selesai mengutarakan masalahnya, mengganti subjek ketika orang lain benar-

benar masih mempunyai banyak hal untuk dikatakan, atau secara nonverbal mengalihkan 

orang lain dari subjek yang dimaksudkan. (Johannesen, 1996: 148)  

 
Mutualitas Pemahaman 

Kebijaksanaan dalam berkomunikasi akan lahir jika terjadi saling memahami pada 

aktor-aktor komunikasi. Saling memahami ini bersifat luas dan menyeluruh, termasuk di 

dalamnya latar belakang personal, latar belakang budaya, latar belakang pendidikan dan 

latar belakang yang berkaitan dengan terbentuknya konsepsi diri pada aktor komunikasi. 

Sehingga dengan saling memahami akan lahir etika komunikasi sesuai dengan waktu dan 

tempatnya. Peneliti menyebutnya dengan istilah mutualitas pemahaman.  

Dalam hadits Abu Hurairah di atas, Nabi dan Arab badui bisa menempatkan diri sesuai 

perannya masing-masing. Keduanya saling memahami, Nabi memahami Arab badui dan 

begitupun sebaliknya. Ibnu Hajar memberikan penjelasan bahwa Nabi memaklumi Arab 

badui, karena mereka berasal dari Badui (orang-orang pedalaman) yang kasar. (Ibnu Hajar 

dalam terjemah Fathul Bari: 265). Ada karakter serta budaya yang berbeda antara Arab badui 

dan Arab desa/kota waktu itu.  

a. Nabi Memahami Arab Badui 



 

51 
 

 Orang Arab badui adalah sekelompok manusia yang hidup di gurun pasir yang jauh 

dari perkotaan. Mereka adalah kelompok orang-orang yang tidak pernah tinggal menetap 

(nomaden) (www.pktti.ui.ac.id). Dalam banyak hadits orang arab badui sering di identikan 

dengan orang yang tidak beradab, namun bukan dalam arti negatif atau mendekriditkan 

Arab Badui, tetapi sebagai sebuah gambaran sosial pada masa itu berdasarkan nilai dan 

aturan yang berlaku. Misalnya dalam salah satu satu hadits yang diriwayatkan oleh Bukhari, 

Pernah ada seorang Arab badui mendatangi rumah Nabi dan mengintip pada celah pintu 

beliau. Nabi mengambil anak panah atau tongkat yang tajam dan mengarahkannya pada 

orang badui itu seolah-olah hendak mencungkil matanya. Si badui pun pergi dari tempat itu.” 

(H.R. Bukhari). Pada kesempatan lain, Nabi SAW sedang duduk makan bersama enam orang 

sahabatnya, kemudian masuk seorang Arab badui dan menghabiskan makanan yang ada 

hanya dalam dua kali suapan. “Kalau saja ia menyebut nama Allah (membaca bismillah),” 

ujar Nabi, “tentu makanan ini akan cukup buat kalian semua.” (HR Tirmidzi, sebagaimana 

disebutkan dalam Riyadh al-Shalihin). 

Menurut Philip K. Hitti (2002: 23-27), “individualisme … begitu kuat mendarah daging 

sehingga si Badui tidak pernah mampu mengangkat dirinya ke satu wujud sosial yang 

bermartabat pada tipe internasional”. Namun ini bukan berarti mereka terputus atau 

terpisah dari kabilah manapun, hanya saja mereka tidak terlalu suka tunduk kepada otoritas 

kekabilahan atau hidup dalam kedisiplinan dan aturan sosial yang mengekang kebebasan. 

Perlu juga diingat bahwa keberadaan Arab badui dan Arab kota bukan sesuatu yang secara 

mutlak terpisah. Ada hubungan dan proses di antara keduanya. Meminjam kata-kata Hitti, 

“there are stages of semi-nomadism and quasi-urbanity”. 

Terlepas dari karakternya yang cenderung kasar, ada juga orang badui yang jujur dan 

sungguh-sungguh dalam Islamnya. Dalam satu hadits dari Abu Hurairah radhiallahu 

‘anhudisebutkan bahwa seorang badui bertanya pada Nabi shallallahu ‘alaihi wasallam, 

“Tunjukkanlah pada saya amalan yang akan membuat saya masuk Surga jika 

mengerjakannya.” Nabi menjawab, “Sembahlah Allah dan jangan mempersekutukan-Nya, 

tegakkan solat lima waktu yang wajib, keluarkan zakat yang difardhukan, dan berpuasalah di 

bulan Ramadhan.” Orang badui itu kemudian berkata, “Demi Dia yang jiwaku berada di 

tangan-Nya, saya tidak akan melakukan lebih daripada ini.” Setelah orang itu pergi, Nabi 

bersabda, “Barangsiapa yang suka melihat ahli Surga, maka hendaklah melihat kepada orang 

ini.” (H.R. Bukhari). 

Rasulullah memahami siapa yang diajak berkomunikasinya. Maka dalam 

berkomunikasi dengan Arab badui tadi Rasulullah menjawab dengan jawaban, “ketika 

amanat disia-siakan akan tunggulah terjadinya kiamat”. Padahal dalam kesempatan yang lain 

menerangkan tentang kiamat dengan tanda-tanda yang berbeda. Seperti dalam hadits yang 

diriwayatkan tirmidzi, Dari Anas bin Malik Ra. ia berkata: Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi wa 

Sallam bersabda, “Tidak akan terjadi qiamat sehingga waktu terasa pendek, maka setahun 

http://www.pktti.ui.ac.id/


 

52 
 

dirasakan seperti sebulan, sebulan dirasakan seperti seminggu, seminggu dirasakan seperti 

sehari, sehari dirasakan seperti satu jam serta satu jam dirasakan seperti satu kilatan api. ” 

(sebentar saja, hanya seperti kilatan api sekejap). (HR. Tirmizi).  

Ketika berhadapan dengan Arab badui Nabi menjawab dengan satu kalimat jawaban 

yang pendek dan dekat dengan kesehariannya, “Apabila amanah telah disia-siakan orang, 

maka waspadalah terhadap datangnya sa’at (kiamat).” Orang Arab Badui dikenal sebagai 

kaum nomaden yang mempertahankan gaya hidup tradisional. Mereka menghindari 

pengaruh asing, dan tetap setia pada warisan leluhur. Orang Arab badui juga lebih memilih 

tinggal di tenda-tenda bulu yang khas, menggembalakan domba dan kambing di padang 

rumput yang telah mereka kenal secara turun-temurun. Selain beternak unta dan kuda, 

mereka juga mengandalkan berburu dan menyergap sebagai bagian dari mata pencaharian. 

Pola hidup yang keras dan mandiri ini membentuk karakter fisik dan mental mereka, 

menjadikan mereka tangguh, disiplin, dan kuat dalam menghadapi kerasnya kehidupan di 

gurun. 

Secara mental, mereka adalah orang yang teguh pendiriannya, sabar, mempunyai 

sikap pasif, individualis (terhadap luar kelompoknya), pemberani dan lebih mudah menjadi 

baik dari pada penduduk tetap. Selain itu, karena mereka tidak mau dilumuri warna-warni 

peradaban dan gemerlapnya, hasilnya mereka adalah orang-orang yang jujur, dapat 

dipercaya, meninggalkan dusta dan pengkhianatan. Maka ketika Nabi menjawab pertanyaan 

keduanya, Apabila suatu urusan (pekerjaan) diserahkan kepada orang yang bukan ahlinya, 

maka waspadalah terhadap datangnya sa’at (kiamat atau kehancuran)." Orang Badui akan 

mengerti dan dapat merasakan perkataan Nabi tersebut. Orang Arab badui yang mempunyai 

karakter jujur, dapat dipercaya, meninggalkan dusta dan pengkhianatan, tentu saja akan 

merasakan bagaimana sakitnya dan kacaunya terhadap pemahaman amanah yang disia-

siakan. 

b. Arab Badui Memahami Nabi 

Arab badui itu pun mengerti Nabi, karena ketika Nabi tidak menjawab dia tidak 

marah, tersinggung, dan kemudian pergi meninggalkan Nabi serta sahabatnya yang sedang 

berkumpul. Dia sudah memahami pribadi seorang Muhammad yang terjaga, sikapnya bukan 

tanpa sebab ketika tidak menjawab. Rasulullah SAW adalah figur etika dalam berkomunikasi, 

perbuatan dan perkataannya mengnyiratkan nilai-nilai. Sebagai Utusan Allah yang 

menyampaikan tauhid, tentulah kredibelitas seorang penyampai pesan menjadi penting. 

Bukan hanya kredibelitas, keterampilan dalam menyampaikan pesan pun menjadi hal yang 

tidak boleh diabaikan. Muhammad adalah sosok yang sempurna, karena kredibelitas dan 

keterampilannya tidak diragukan. Dia adalah orang yang terpuji dikalangan bangsa Arab, 

bahkan oleh suku Quraisy diberi gelar Al-Amin atau orang terpercaya. Orang yang 

menentanngnyapun mengakui bahwa Nabi Muhammad adalah seorang yang terpercaya. 

Sebagaimana digambarkan dalam sebuah hadits; Suatu hari Abu Sufyan, yang waktu itu 



 

53 
 

belum masuk Islam, pernah di undang oleh kaisar Herclius di Ilya, Syam. Abus Sufyan ditanya 

oleh Heraclius mengenai Nabi Muhammad, “Apakah kalian pernah mendapatkannya dia 

berdusta sebelum dia menyampaikan apa yang dikatakannya itu?” Aku jawab: “Tidak 

pernah”. Dia bertanya lagi: “Apakah dia pernah berlaku curang?” Aku jawab: “Tidak pernah. 

Ketika kami bergaul dengannya, dia tidak pernah melakukan itu”. Berkata Abu Sufyan: “Aku 

tidak mungkin menyampaikan selain ucapan seperti ini”. Percakapan tersebut terdapat 

dalam sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari. 

Kredibelitas Rasulullah SAW membuat komunikasinya menjadi efektif. Ketika 

berkomunikasi sosok si penyampai pesan menjadi pertimbangan yang penting untuk 

menerima sebuah pesan. Menurut  Scott M. Cultip & Allen H (2006: 416), ada 7 faktor yang 

harus diperhatikan agar komunikasi bisa efektif. Salah satu diantaranya, adalah credebility 

(kepercayaan).  Dalam komunikasi antara komunikator dan komunikan harus saling 

mempercayai, kalau tidak ada unsur saling mempercayai, komunikasi tidak akan berhasil, 

karena dengan tidak adanya rasa saling percaya akan menghambat komunikasi.  

Selain kredibelitas, Rasulullah SAW pun terampil dalam berkomunikasi. Keterampilan 

komunikasi ini tergambarkan dari salah satu hadits riwayat Imam Tirmidzi, dari Hasan bin Ali 

berkata “Saya pernah bertanya kepada pamanku, Hindun Ibn Abi Halah, yang sangat pandai 

menggambarkan sesuatu. Saya katakan kepadanya, “gambarkanlah kepadaku bagaimana 

cara Rasulullah berbicara!?”. Ia berkata, “Rasulullah adalah seorang yang tampak selalu 

prihatin dan senantiasa berpikir. Beliau lebih banyak diam, dan berbicara seperlunya. Beliau 

memulai dan mengakhiri pembicaraannya dengan menyebut nama Allah. Ucapan beliau 

selalu padat, detail, dan jelas, tidak lebih dan tidak kurang, tidak kasar serta tidak 

merendahkan. Beliau selalu mensyukuri nikmat walaupun sedikit dan sama sekali tidak 

pernah mencelanya. Beliau tidak mencela dan memuji makanan. Urusan dunia beserta isinya 

tidak pernah membuat beliau marah. Jika kebenaran dilanggar, beliau tidak akan diam 

hingga kebenaran itu ditegakkan. Beliau juga tidak pernah marah dan tidak pula 

memperjuangkan kepentingan pribadi. Ketika menunjuk sesuatu, beliau selalu 

menggunakan seluruh telapak tangannya. Dalam keadaan takjub atau terkejut, beliau selalu 

membalik (telapak tangan). Ketika berbicara, beliau terbiasa menggunakan tangan untuk 

memperjelas perkataan dengan cara memukul-mukulkan telapak tangan kanan ke telapak 

jempol kiri. Ketika marah, beliau berbalik dan berpaling. Ketika senang, beliau menundukkan 

pandangan. Tawa beliau adalah senyuman, dan gigi beliau tampak seperti butiran salju” 

(HR.Tirmidzi). 

 Keterampilan bicara Nabi, tercermin pada hadits Abu Hurairah yang menceritakan 

Arab badui. Nabi yang tampak selalu prihatin dan berpikir, menunjukan empati dan serius 

kepada orang yang diajak berkomunikasi, perhatian itu tergambar ketika menjawab 

pertanyaan arab badui, Nabi menjawab pertanyaan Arab badui tanpa meminta orang yang 

bertanya mengulangi pertanyaannya. Artinya Nabi mendengar apa yang Arab badui itu 



 

54 
 

tanyakan, walaupun Nabi menunda jawabannya. “Beliau lebih banyak diam, dan berbicara 

seperlunya”. Nabi tidak banyak bicara yang tidak penting, ini menunjukan semakin orang 

menjaga perkataannya, tingkat kepercayaan terhadap apa yang dikatakannya akan semakin 

tinggi pula. Berbeda ketika dengan orang yang tidak menjaga perkataannya, apalagi jika 

pernah berbohong. Nabi juga seorang yang rendah hati dalam berkomunikasi, tidak ada rasa 

sombong pada dirinya. Kerendahan hati dalam berbicara itu terlihat ketika Hindun ibnu Abi 

Halah menggambarkan bahwa, “Beliau memulai dan mengakhiri pembicaraannya dengan 

menyebut nama Allah”.  Nabi selalu berbicara atas nama kebenaran dan tidak mementingan 

dirinya pribadi. 

Nabi juga selalu mengulang perkataannya untuk menunjukan sebuah penekanan atau 

menegaskan bahwa hal itu sangat penting. Sebagaimana hadits Dari Anas ibnu Malik r.a : 

Rasulullah saw mengulangi perkataannya sebanyak tiga kali agar mudah difahami (oleh 

pendengarnya). (Riwayat Tirmidzi dan Hakim dalam dalam terjemahan Sunan Tirmidzi). 

Selain itu, bicara Nabi juga tenang dan jelas tidak terburu-buru, seperti diceritakan istrinya 

‘Aisyah, Rasulullah SAW tidak pernah berbicara seperti cara kalian berbicara yang sangat 

cepat ini. Beliau selalu berbicara dengan kata-kata yang jelas dan rinci sehingga orang-orang 

yang duduk bersama beliau dapat menghafalnya. (HR. Abu Daud, al-Tirmizi dan Ahmad, 

dalam ebook Sunan Tirmidzi). 

Ketika menunjuk sesuatu, Nabi selalu menggunakan seluruh telapak tangannya. Bagi 

sebagian budaya, menunjuk dengan seluruh telapak tangannya menunjukan kesopanan. Di 

Indonesia misalnya, menunjuk dengan ibu jari menunjukan kesopanan. Dalam keadaan 

takjub atau terkejut, Nabi selalu membalik (telapak tangan) dan ketika berbicara Nabi 

terbiasa menggunakan tangan untuk memperjelas perkataan dengan cara memukul-

mukulkan telapak tangan kanan ke telapak jempol kiri. Ketika marah, Nabi berbalik dan 

berpaling. Ketika senang, Nabi menundukkan pandangan. Ini menunjukan gesture atau 

bahasa tubuh Nabi dalam berkomunikasi. Terdapat penelitian yang mengungkapkan bahwa 

setidaknya, 60% dari komunikasi kita adalah non-verbal dan beberapa dari studi tentang hal 

ini menunjukan adanya pengaruh bahasa tubuh berpengaruh sampai 93% dari efektifitas 

komunikasi. Kita berkomunikasi secara non-verbal melalui ekspresi wajah, bahasa tubuh, 

dan voice-tone. (www.onstory.net) 

Tawa Nabi adalah senyuman, dan gigi Nabi tampak seperti butiran salju. Visualisasi 

etika dalam komunikasi adalah penampilan. Tidak bersikap berlebihan dan memperhatikan 

kebersihan diri. Sebab kondisi-kondisi di atas pun bisa menghambat kelancaran dalam 

komunikasi. Orang enggan mendekat jika tubuh kita bau tidak sedap. Komunikasi pun tidak 

akan nyaman, karena fokus teralihkan menjadi memikirkan bau tubuh. Bersikap sewajarnya 

pun bagian dari etika, jika ada sesuatu yang lucu maka tertawalah sewajarnya. Nabi 

mengajarkan dengan senyum. Selain terlihat lebih elegan, ternyata tertawa berlebihan itu 

dilarang. Salah satunya hadits dari Abu Hurairah yang mengatakan, “Janganlah engkau 



 

55 
 

memperbanyak tawa, karena sesungguhnya banyak tertawa akan mematikan hati”. 

(www.islampos.com). Tertawa yang berlebihan juga bisa mengakibatkan ketersinggungan 

sosial dalam kondisi budaya tertentu. Seolah-olah sedang menertawakan dan menganggap 

kecil yang ada dihadapannya.  

 
Prejudice Evaluatif 

Dalam komunikasi, persespsi tidak bisa dihindari, karena terjadinya pertukaran pesan. 

Persepsi ini lahir dari interpretasi pada pesan-pesan yang dikomunikasikan. Lebih jauh lagi 

dari persepi dan interpretasi melahirkan sangkaan-sangkaan dan penilaian. Prasangka dan 

penilaian tersebut peneliti menyebutnya dengan istilah prejudice Evaluatif. 

 Pada Hadits Abu Hurairah mengenai Arab badui, lahir prasangka dari sebagian yang 

hadir atas pengabaian Rasulullah dengan tidak langsung menjawab pertanyaan orang Arab 

badui. sebagian orang mengatakan bahwa Rasulullah mendengar pertanyaan itu, tetapi 

beliau tidak menyukainya, sedangkan sebagian lagi mengatakan beliau tidak mendengarnya. 

Orang yang menyangka Nabi mendengar pertanyaan itu tapi tidak menyukainya, 

karena mengetahui sikap Arab badui yang kadang tidak sopan ketika bertanya. Sehingga 

dengan tidak dijawabnya oleh Nabi adalah bagian sikap untuk mengatakan tidak suka. 

Sebagian lagi menganggap bahwa Nabi tidak mendengarnya, karena mereka tahu 

kredebilitas seorang Nabi yang tidak mungkin mengabaikan pertanyaan dari umatnya. 

Sehingga ketika Nabi tidak menjawab maka beranggapan tidak mendengarnya.  

Wajar saja para sahabat berprasangka demikian melihat kejadian itu. Sebaiknya kita 

harus berhati-hati dalam berprasangka dan memberi penilaian. Sebab pada sebagian 

prasangka itu ada yang di bolehkan dan ada yang diharamkan. Sebagaimana Allah SWT 

berfirman dalam surat Al-Hujurat ayat 12; 

َ يََ أيَ ُّهَا الَّذيينَ آمَنُوا اجْتَنيبُوا كَثييْاً م ينَ الظَّن ي إينَّ بَ عْضَ الظَّن ي إيثٌْْ وَلََ تَََسَّسُوا وَلََ يَ غْتَ  تًا فَكَريهْتُمُوهُ وَات َّقُوا اللََّّ يهي مَي ْ ب ب َّعْضُكُم بَ عْضًا أَيُيُبُّ أَحَدكُُمْ أَن يََْكُلَ لََْمَ أَخي

يمٌ  َ تَ وَّابٌ رَّحي   إينَّ اللََّّ

Hai orang-orang yang beriman, jauhilah kebanyakan purba-sangka (kecurigaan), 

karena sebagian dari purba-sangka itu dosa. Dan janganlah mencari-cari keburukan orang 

dan janganlah menggunjingkan satu sama lain. Adakah seorang diantara kamu yang suka 

memakan daging saudaranya yang sudah mati? Maka tentulah kamu merasa jijik kepadanya. 

Dan bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah Maha Penerima Taubat lagi Maha 

Penyayang. 

Nabi Shallallahu’alaihi Wasallam juga bersabda: 

 إيَكم والظنَّ، فإنَّ الظنَّ أكذب الَديث

“Jauhilah prasangka, karena prasangka itu adalah perkataan yang paling dusta” (HR. 
Bukhari-Muslim, dalam Bulughul Maram). 
 

http://www.islampos.com/


 

56 
 

Prasangka ada yang di perbolehkan, yaitu prasangka yang didasari oleh bukti-bukti, 

atau pertanda, atau sebab-sebab yang menguatkan tuduhan itu dibolehkan. Misalnya, jika 

kita melihat seorang yang datang ke parkiran motor lalu membuka paksa kunci salah satu 

motor dengan terburu-buru, kita boleh berprasangka bahwa ia ingin mencuri. Atau kita 

melihat orang-orang berkumpul di pinggir jalan disertai botol-botol khamr dengan wajah 

kuyu dan mata sayu, kita boleh berprasangka bahwa mereka sedang mabuk-mabukan. Dll. 

Kondisi-kondisi tertentu juga bisa jadi mewajibkan kita untuk berprasangka, seperti dalam 

kondisi perang, prasangka yang buruk terhadap musuh islam bisa diperbolehkan. Tetapi 

sebaiknya tetap berhati-hati dalam prasangka. 

Memberi penalianpun harus berhati-hati. Kadang kita selalu menilai dari penampilan 

dan kedudukannya, tetapi Nabi mengajarkan untuk tidak berbuat seperti itu. Sebagaimana 

hadits yang diriwayatkan oleh Ali bin Abu Thalib, “Undzur maa qaala walaa tandzur man 

qaala”. Lihatlah apa yang dibicarakan, jangan lihat siapa yang bicara. Hadit ini 

mengidikasikan supaya tidak memberi penilaian kepada seseorang dengan hanya melihat 

sosok dan penampilannya. Terdapat pula hadits yang menceritakan Usamah bin Zaid yang 

ketika itu membunuh orang yang sudah mengucapkan Laa ilaha illa-llah, padahal Nabi 

menyuruh untuk tidak membunuh orang yang mengucapkannya. Ketika Nabi tahu Usamah 

melakukan itu, Nabi bertanya kepada Usmah,  “Bukankah ia telah mengucapkan laa ilaha 

illallah, mengapa engkau membunuhnya?” Usamah menjawab, “Wahai Rasulullah, ia 

mengucapkan itu semata-mata karena takut dari senjata.” Nabi bersabda, “Mengapa engkau 

tidak belah saja hatinya hingga engkau dapat mengetahui, apakah ia mengucapkannya 

karena takut saja atau tidak?” Nabi mengulang-ngulang ucapan tersebut hingga Usmah 

berharap seandainya dirinya masuk Islam hari itu saja.” Penilaian yang salah bisa berakibat 

fatal, maka berhati-hatilah dalam menilai seseorang. 

   
KESIMPULAN 

Nabi seorang komunikator dan komunikan yang handal banyak memberi contoh di 

dalam berkomunikasi sehingga terjadi komunikasi yang efektif. Banyak pelajaran dan teori 

baru yang bisa kita temukan pada proses komunikasi yang Nabi lakukan. Proses komunikasi 

yang Nabi lakukan tidak akan terlepas dari suasana etika komunikasi. Maka berdasarkan 

hadits di atas terdapat tiga rumusan etika dalam berkomunikasi. Pertama, Kortesifitas, yaitu 

kesantunan dalam melakukan komunikasi. Kesantunan tersebut ialah tidak memotong 

pembicaraan orang yang sedang berbicara, hak orang pertama lebih utama, dan tidak 

mengabaikan pertanyaan. Kedua, Mutulalitas pemahaman, yaitu terciptanya posisi, kondisi 

dan situasi saling memahami pada aktor-aktor komunikasi. Nabi memahami Arab badui dan 

begitupun sebaliknya, Arab badui memahami Nabi. Ketiga, Prejudice evaluatif, yaitu, 

prasangka dan penilaian terhadap aktor-aktor komunikasi. Dalam membuat sangkaan dan 

penilian jangan terburu-buru, dan harus berhati-hati. Karena jika gegabah dalam 



 

57 
 

menentukan prasangka dan penilaian akan menggangu terhadap suasana dan proses 

komunikasi 

  

DAFTAR PUSTAKA 
 
Al-Qur’an. 1978. Al-Qur’an dan Terjemahan, Yayasan Penyelenggara Penterjemah /Penafsiran 

Al Qur’an. Jakarta: Departemen Agama RI.  
 
Abu Isa Muhammad bin ‘Isa bin Surah At Tirmidzi. 1992. Terjemah Sunan At-Tirmidzi, 

Terjemah Moh. Zuhri, dkk, Jilid II, CV. Asy-Syifa’, Semarang,  
 
Abul Hasan, Muslim, Shahih Muslim II, (Semarang: Toha Putra, t.th.)  
 
Al-Bukhari, Abu Abdilah Muhammad Bin Ismail. 1992. Terjemah Sahih Bukhari, oleh 

H.Zainuddin, Wijaya Jakarta.  
 
Hart, Michael H. 1995. Seratus Tokoh yang Paling Berpengaruh Dalam Sejarah. Jakarta: Dunia 

Pustaka Jaya 
 
Al-Asqalani, Ibnu Hajar. 1996. Bulughul Maram, (Terjemahan A. Hasan), Bandung: 

Diponegoro.  
 
--------------, Ibnu Hajar .2002. Fathul Bari (Edisi Indonesia) Jilid 1, terjemah oleh Ghazirah Abdi 

Ummah. Jakarta: Pustaka Azzam 
 
Ibnu Katsir, Al- Imam Abu Fida Isma’il. 2004. Terjemahan Tafsir Ibn Katsir Jilid 2 Jakarta: Sinar 

Baru AL- Gensindo.  
 
Imam Nawawi. 1994. Riyadhus Shalihin, Jilid. II, Terjemahan Ahmad Sunarto, Pustaka Amani, 

Jakarta. 
 
Richard L, Johannesen. 1996. Etika Komunikasi, Rosda Karya: Bandung 
 
Ratna, Nyoman Kutha. 2012. Penelitian Sastra: Teori, Metode, dan Teknik. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar.   
Scott M. Cutlip, Allen H. Center, dan Glen M. Broom. Terj. Tri Wibowo, 2006. Effective Public 

Relations. Jakarta: Prenada Media Group. 
Sugiyono. 2009. Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. 

Bandung : Alfabeta 
 
Sumber lain 
Ebook Sunan At-Tirmidzi 
Internet 



 

58 
 

www.islampos.com 
www.onstory.net 
www.pktti.ui.ac.id 
 


