Jurnal Komunikasi
Vol. 2 No. 11 2025, hal. 45-58 e-ISSN: 2988-1331

ETIKA KOMUNIKASI NABI MUHAMMAD
(KAJIAN DESKRIPTIF-ANILITIK PADA HADITS NO. 59 DALAM SHAHIH
BUKHARI, KITAB ILMU)

Deli Luthfi Rahman
Universitas Sali Al-Aitaam
upegraf@gmail.com

ABSTRAK. Kesuksesan Nabi Muhammad sebagai pemimpin tidak hanya didukung oleh
kekuatan militer, tetapi juga oleh kemampuannya dalam berkomunikasi secara efektif
dengan menjunjung tinggi etika komunikasi, seperti kesantunan, kejelasan, dan kepedulian
terhadap latar belakang komunikan. Beliau menyampaikan pesan risalah dengan bimbingan
wahyu melalui berbagai cara dan pendekatan yang penuh hikmah, sebagaimana tergambar
dalam hadits yang diriwayatkan oleh para sahabatnya. Penelitian ini bertujuan untuk
mengetahui etika komunikasi Nabi Muhammad dalam hadits No. 59 yang diriwayatkan oleh
Imam Bukhari dalam Shahih Bukhari, Kitab IImu. Metode yang digunakan dalam penelitian ini
adalah metode deskriptif analitik. Metode deskriptif analitik digunakan untuk meneliti unsur
atau prinsip etika komunikasi yang dilakukan oleh Nabi Muhammad dengan para sahabatnya
yang tergambar dalam teks hadits. Dalam hadits tersebut terdapat tiga prinsip etika
komunikasi yang dilakukan oleh Nabi Muhammad, yaitu kortesifitas (kesantunan),
mutualitas pemahaman, dan prejudice evaluative (prasangka atau penilaian). Pertama,
Kortesifitas, yaitu kesantunan dalam melakukan komunikasi. Kesantunan tersebut ialah tidak
memotong pembicaraan orang yang sedang berbicara, hak orang pertama lebih utama, dan
tidak mengabaikan pertanyaan. Kedua, Mutulalitas pemahaman, yaitu terciptanya posisi,
kondisi dan situasi saling memahami pada aktor-aktor komunikasi. Nabi memahami Arab
badui dan begitupun sebaliknya, Arab badui memahami Nabi. Ketiga, Prejudice evaluatif,
yaitu, prasangka dan penilaian terhadap aktor-aktor komunikasi. Dalam membuat sangkaan
dan penilian jangan terburu-buru, dan harus berhati-hati. Karena jika gegabah dalam
menentukan prasangka dan penilaian akan menggangu terhadap suasana dan proses
komunikasi. Maka korsetifitas, mutualitas pemahaman, dan prejudice evaluative, menjadi
rumusan etika komunikasi, khususnya dalam wilayah komunikasi propetik.

Kata kunci: komunikasi propetik, etika komunikasi, Nabi Muhammad, deskriptif-analitik.

ABSTRACT. The success of Prophet Muhammad as a leader was not only supported by
military strength but also by his ability to communicate effectively while upholding ethical
communication principles such as politeness, clarity, and consideration of his audience’s
background. He conveyed his message with divine guidance through various wise methods
and approaches, as reflected in the hadith narrated by his companions. This study aims to
examine the communication ethics of Prophet Muhammad in Hadith No. 59, as recorded by
Imam Bukhari in Sahih Bukhari, Kitab al-‘Ilm (Book of Knowledge). The research employs a
descriptive-analytical method to analyze the ethical communication elements and principles

45


mailto:upegraf@gmail.com

applied by Prophet Muhammad in his interactions with his companions, as depicted in the
hadith text. The study identifies three key communication ethics principles demonstrated by
the Prophet: cortessiveness (politeness), mutual understanding, and evaluative prejudice
(judgment or evaluation). First, cortessiveness refers to politeness in communication, which
includes not interrupting a speaker, prioritizing the right of the first speaker, and not
ignoring questions. Second, mutual understanding ensures a shared comprehension
between communication actors; the Prophet understood the Bedouin Arab, and vice versa.
Third, evaluative prejudice pertains to forming judgments and assessments cautiously to
prevent misunderstandings that could disrupt communication. Thus, cortessiveness, mutual
understanding, and evaluative prejudice serve as fundamental ethical principles in prophetic
communication.

Keywords: prophetic communication, communication ethics, Prophet Muhammad, descriptive-

analytical

PENDAHULUAN

Seorang astrofisikawan Michael H. Hart, menulis sebuah buku yang berjudul “The
100: A Ranking of the Most Influential Persons in History”, yang pertama kali diterbitkan pada
tahun 1978. Buku ini memuat 100 tokoh yang ia rasa memiliki pengaruh paling besar dan
paling kuat dalam sejarah manusia. Dalam bukunya, Heart, mengatakan bahwa hanya Nabi
Muhammad saja yang merupakan satu-satunya orang yang memiliki banyak keberhasilan
yang sangat spektakuler yaitu dalam bidang penyiaran agama dan juga dalam kehidupan
dunia.

Kesuksesan Nabi Muhammad sebagai seorang pemimpin tidak hanya melalui
kekuatan pasukan perang yang dimiliki, tapi juga yang berperan penting adalah
kemampuannya dalam beberkomunikasi. Jika membaca siroh kenabiannya melalui Al-Hadits,
maka akan banyak menemukan dimensi komunikasi yang digunakan, baik dari sisi
komunikator, komunikan, pesan, penggunaan media komunikasi, dll. komunikasi yang Nabi
Muhammad lakukan selama mengemban dakwah, tercermin dalam etika berkomunikasi
dengan sekitarnya, hal tersebut tidak lepas dari bimbingan wahyu yang Allah komunikasikan
langsung kepadanya dengan berbagai cara dan pendekatan.

Untuk mengetahui etika komunikasi yang Nabi Muhammad lakukan, maka harus
menganalisis lebih dalam teks hadits, khususnya yang berkaitan dengan peristiwa
komunikasi, karena seluruh aktivitas Nabi Muhammad terekam dan terkdokumentasikan
melalui hadits yang diriwayatkan oleh para sahabat. Salah satunya adalah hadits riwayat Al-
Bukhari, dalam kitab Shahih Al-Bukhari, Kitab Ilmu, nomor hadits 59. Metode yang digunakan
untuk mengkaji etika komunikasi dalam hadits tersebut, menggunakan metode deskriptif-
analitik. Menurut Ratna (2012: 49-52) metode deskriptif analitik merupakan sebuah metode
yang dilakukan dengan cara mendeskripsikan fakta-fakta, kemudian disusul dengan analisis.
Dalam hadits tersebut terdapat tiga rumusan etika dalam berkomunikasi. Pertama,
Kortesifitas, yaitu kesantunan dalam melakukan komunikasi. Kesantunan tersebut ialah tidak

46


https://id.wikipedia.org/wiki/Astrofisika
https://id.wikipedia.org/wiki/Michael_H._Hart
https://id.wikipedia.org/wiki/100_(buku)
https://id.wikipedia.org/wiki/100_(buku)
https://id.wikipedia.org/wiki/1978

memotong pembicaraan orang yang sedang berbicara, hak orang pertama lebih utama, dan
tidak mengabaikan pertanyaan. Kedua, Mutulalitas pemahaman, yaitu terciptanya posisi,
kondisi dan situasi saling memahami pada aktor-aktor komunikasi. Nabi memahami Arab
badui dan begitupun sebaliknya, Arab badui memahami Nabi. Ketiga, Prejudice evaluatif,
yaitu, prasangka dan penilaian terhadap aktor-aktor komunikasi. Dalam membuat sangkaan
dan penilian jangan terburu-buru, dan harus berhati-hati. Karena jika gegabah dalam
menentukan prasangka dan penilaian akan menggangu terhadap suasana dan proses
komunikasi

Selanjutnya akan dibahas secara lebih mendalam dan menyeluruh mengenai tiga
rumusan, kortesifitas, mutualisme pemahaman, dan Prejudice evaluative dalam hadits
tersebut, dengan mencantumkan dan membahas sumber lainnya, seperti teks Al-Quran, Al-
Hadits, tafsir dan berbagai pendapat ulama, serta referensi akademik untuk mendukung dan
menguatkan analisis etika komunikasi Nabi Muhammad yang terdapat dalam hadits.
Pemahaman mengenai rumusan etika komunikasi Nabi Muhammad jika diaplikasikan dalam
aktivitas komunikasi dapat memberikan dampak positif demi kebaikan dan tercapainya
tujuan komunikasi yang dilakukan. Karena persoalan etika yang dilakukan oleh Nabi
Muhammad memiliki nilai universal meskipun zamannya berbeda.

METODE

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode deskriptif analitik.
Menurut (Sugiyono: 2009; 29) metode deskriptif analitis adalah suatu metode yang
berfungsi untuk mendeskripsikan atau memberi gambaran terhadap objek yang diteliti
melalui data atau sampel yang telah terkumpul sebagaimana adanya tanpa melakukan
analisis dan membuat kesimpulan yang berlaku untuk umum. Dengan kata lain penelitian
deskriptif analitis mengambil masalah atau memusatkan perhatian kepada masalah-masalah
sebagaimana adanya saat penelitian dilaksanakan, hasil penelitian yang kemudian diolah dan
dianalisis untuk diambil kesimpulannya.

Menurut Ratna (2012:. 49-52) metode deskriptif analitik merupakan sebuah metode
yang dilakukan dengan cara mendeskripsikan fakta-fakta, kemudian disusul dengan analisis.
Maka dalam penelitian ini Metode deskriptif analitik digunakan untuk meneliti unsur atau
prinsip etika komunikasi yang dilakukan oleh Nabi Muhammad dengan para sahabatnya
yang tergambar dalam teks hadits.

Teks hadits yang diteliti untuk menangkap etika komunikasi Nabi Muhammad, yaitu
hadits yang diriwayatkan oleh Imam Al-Bukhari dalam Shahih Al-Bukhari, Kitab [Imu, Bab
Menyampaikan llmu secara Bertahap kepada Orang Lain Agar Mudah Dipahami, nomor
hadits. 59.

Langkah pertama, peneliti akan mendeksripsikan teks dalam hadits khususnya yang
terkait dengan peristiwa komunikasi, selanjutnya dilakukan analisis makna dan implikasi dari

47



komunikasi yang digunakan Nabi, sehingga dapat dikategorisasi unsur atau prinsip etika
komunikasi dalam hadits tersebut. Dalam proses analisis, peneliti juga akan mengutip dan
membahas berbagai sumber lainnya baik dari Al-Quran, Al-Hadits, tafsir, atau syarah, yang
terkait dengan pembahasan, untuk mendukung atau memberi perspektif yang lebih luas.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Imam Al-Bukhari dalam Shahinya, Kitab Ilmu, Bab Menyampaikan Ilmu secara
Bertahap kepada Orang Lain Agar Mudah Dipahami, Nomor hadits 59. Meriwayatkan hadits
sebagai berikut:
qu.\;{@ju&wwm jjgjgmi;msé;g]a;f};gﬁé;\s 23 ugwudrujwamdu@\wju%h éj:};
\S\E;JG.&\J,@L;ﬁuj@g}@x;i};w\é\ﬁjj@a,\;éﬁ\i;;;&ugﬂy(;@iﬁqj@jjéuaﬁjéu&éfﬁhyx

Beed 86 T 52 01 s A 15 J6 W) D8 J6 Bl B0 B Ea

Dari Abu Hurairah r.a., katanya: "Pada suatu ketika Nabi saw. sedang berbicara
dengan orang banyak (memberi ceramah atau pengajian), tiba-tiba datang seorang Arab
badui menanyakan kepada beliau: kapankah datangnya saat (kiamat)?" Rasulullah saw. tidak
langsung menjawab, tetapi beliau meneruskan pembicaraannya dengan orang banyak.
Kerana sikap Rasulullah saw. yang demikian itu, sebagian orang mengatakan Rasulullah
mendengar pertanyaan itu, tetapi beliau tidak menyukainya. Sebagian lagi mengatakan
beliau tidak mendengarnya. Setelah Rasulullah SAW. selesai berbicara, beliau bertanya, "Di
mana orang yang bertanya perkara saat tadi?" Orang itu menyahut, "Saya! Ya, Rasulullah!
Rasulullah saw. bersabda, "Apabila amanah telah disia-siakan orang, maka waspadalah
terhadap datangnya sa’at (kiamat)." Tanya orang itu, "Bagaimanakah cara disia-siakannya
amanah?" Jawab Rasulullah saw., "Apabila suatu urusan (pekerjaan) diserahkan kepada
orang yang bukan ahlinya, maka waspadalah terhadap datangnya sa’at (kiamat atau
kehancuran)." (H.R. Bukhari).

Dalam hadits yang diriwayatkan Abu Hurairah, terdapat peristiwa komunikasi yang
cukup menarik untuk dicermati. Ketika itu Nabi sedang memberikan pengajaran dengan cara
tanya jawab. Datang Arab Badui dan tiba-tiba bertanya kepada Nabi mengenai kiamat,
padahal Nabi sedang membicarakan sesuatu yang topik pembicaraannya berbeda dengan
apa yang ditanyakan oleh Arab badui tersebut. Nabi tidak langsung menjawabnya, sehingga
orang berpendapat mengenai sikap Nabi tersebut. Ketika Nabi selesai menjelaskan, barulah
pertanyaan Arab Badui itu dijawab. Hadits ini berbicara mengenai etika komunikasi dalam
suasana tanya jawab, dimana seseorang tidak boleh memotong pembicaraan orang yang
sedang berbicara, hak orang pertama lebih utama, tidak mengabaikan pertanyaan,
menempatkan diri, dan tidak terburu-buru memberikan penilaian.

48



Kortesifitas

Kesantunan Nabi dalam berkomunikasi tercermin Pada hadits Abu Hurairah di atas,
peneliti menyebutnya dengan sebutan kortesifitas (kesantunan). Kesantunan tersebut
mencakup tiga hal. Pertama, tidak boleh memotong pembicaraan orang yang sedang
berbicara. Kedua, hak orang pertama lebih utama. Ketiga, tidak mengabaikan pertanyaan.
Ketiga hal tadi dijelaskan oleh Ibnu Hajar dalam syarah hadits ini. Dia menjelaskan, bahwa inti
kandungan hadits ini adalah peringatan akan etika seorang pengajar dan penuntut ilmu,
yaitu peringatan bagi orang yang alim agar tidak mengindahkan pertanyaan orang yang
bertanya di saat ia sedang berbicara, namun hendaknya ia menyempurnakan
pembicaraannya dan baru setelah itu menjawab apa yang ditanyakan dengan lemah lembut.
(Ibnu Hajar dalam terjemah Fathul Bari: 265)

Ibnu Hajar selanjutnya menjelaskan, hadits Abu Hurairah ini juga mengandung
anjuran untuk menjawab pertanyaan, walaupun pertanyaan tersebut tidak terfokus kepada
satu masalah. Sedangkan bagi orang yang belajar hendaknya tidak menanyakan kepada
orang alim yang sedang sibuk berbicara dengan orang lain, karena hak orang pertama lebih
utama untuk dipenuhi.

Zhahir hadits ini (Hadits Abu Hurairah) dijadikan dalil oleh Imam Malik, Ahmad dan
lainnya dalam masalah khutbah. Mereka berpendapat, "Tidak diperkenankan memotong
khutbah untuk menjawab pertanyaan, tetapi pertanyaan tersebut akan dijawab sesudah
khutbah." Sedangkan mayoritas ulama membedakan, apakah pertanyaan tersebut
disampaikan pada saat ia melaksanakan kewajiban, sehingga dia tidak wajib menjawabnya;
atau di luar kewajiban, sehingga dia harus menjawab. Dalam kondisi seperti itu, hendaknya
seorang khatib bisa membedakan pertanyaan yang diajukan kepadanya. Jika pertanyaan
tersebut berkenaan dengan masalah agama, maka orang yang berkhutbah dianjurkan untuk
menjawabnya terlebih dahulu dan menyempurnakan khutbahnya. Akan tetapi jika
pertanyaan tersebut tidak berhubungan dengan masalah agama, maka dianjurkan untuk
menunda jawabannya.

Perbedan pendapat dalam hal ini, disebabkan perbedaan hadits-hadits yang
menjelaskan masalah ini. Apabila pertanyaan tersebut tidak berkaitan dengan masalah yang
penting maka dapat diakhirkan, apalagi jika tidak menjawab persoalan tersebut lebih utama.
Serupa dengan masalah ini, adalah seseorang yang bertanya tentang hari kiamat pada waktu
shalat. Ketika Rasulullah selesai mengerjakan shalat, maka beliau berkata, "Siapa yang
bertanya? "Lalu beliau menjawabnya. Apabila si penanya benar-benar membutuhkan, maka
jawabannya harus didahulukan seperti peristiwa yang disebutkan dalam hadits Muslim,
bahwa Rasulullah berkata pada saat berkhutbah, "Datanglah seorang yang tidak diketahui
asalnya bertanya tentang Islam. Rasul pun menghentikan khutbahnya dan duduk di atas

49



kursi kemudian mengajarkannya, setelah itu kembali berkhutbah dan menyelesaikannya
yaitu meneruskan pembicaraannya (Ibnu Hajar dalam terjemah Fathul Bari: 265).

Dalam suasana komunikasi harus lebih selektif dalam menanggapi pertanyaan,
sehingga kita bisa memilah dan memilih mana yang harus segera di jawab atau ditunda.
Pengalihan terhadap topik akan mengaburkan pesan yang akan disampaikan. Kejelasan dan
keseluruhan pesan harus dapat diterima, sehingga tujuan komunikasi bisa tercipta sesuai
yang diharapakan. Jika pertanyaan itu penting dan harus segera dijawab, maka kita harus
segera menjawabnya. Dalam kondisi dan budaya tertentu, ditundanya sebuah jawaban bisa
menyebabkan ketersinggungan sosial dalam berkomunikasi. Misalkan dalam budaya feodal,
posisi seseorang, baik usia dan kedudukan, berpengaruh terhadap prioritas. Budaya tersebut
tidak bisa mengabaikan atau menomorduakan pertanyaan raja, karena dianggap tidak
sopan. Maka disini dituntut saling pengertian dalam kaitannya etika komunikasi, tidak bisa
hanya dari satu pihak saja.

John Condon mengkaji sejumlah besar isu etika secara khas muncul dalam suasana
komunikasi antarpersonal; keterusterangan, keharmonisan sosial, ketepatan, kecurangan
konsistensi kata dan tindakan, menjaga kepercayaan, dan menghalangi komunikasi.
Beberapa diantaranya adalah; Informasi disampaikan dengan tepat, dengan tidak kehilangan
atau penyimpangan minimum dari makna yang dimaksudkan. Biasanya tidak etis bila dengan
sengaja menghalangi proses komunikasi, seperti memotong pembicaraan seseorang
sebelum ia selesai mengutarakan masalahnya, mengganti subjek ketika orang lain benar-
benar masih mempunyai banyak hal untuk dikatakan, atau secara nonverbal mengalihkan
orang lain dari subjek yang dimaksudkan. (Johannesen, 1996: 148)

Mutualitas Pemahaman

Kebijaksanaan dalam berkomunikasi akan lahir jika terjadi saling memahami pada
aktor-aktor komunikasi. Saling memahami ini bersifat luas dan menyeluruh, termasuk di
dalamnya latar belakang personal, latar belakang budaya, latar belakang pendidikan dan
latar belakang yang berkaitan dengan terbentuknya konsepsi diri pada aktor komunikasi.
Sehingga dengan saling memahami akan lahir etika komunikasi sesuai dengan waktu dan
tempatnya. Peneliti menyebutnya dengan istilah mutualitas pemahaman.

Dalam hadits Abu Hurairah di atas, Nabi dan Arab badui bisa menempatkan diri sesuai
perannya masing-masing. Keduanya saling memahami, Nabi memahami Arab badui dan
begitupun sebaliknya. Ibnu Hajar memberikan penjelasan bahwa Nabi memaklumi Arab
badui, karena mereka berasal dari Badui (orang-orang pedalaman) yang kasar. (Ibnu Hajar
dalam terjemah Fathul Bari: 265). Ada karakter serta budaya yang berbeda antara Arab badui
dan Arab desa/kota waktu itu.

a. Nabi Memahami Arab Badui

50



Orang Arab badui adalah sekelompok manusia yang hidup di gurun pasir yang jauh
dari perkotaan. Mereka adalah kelompok orang-orang yang tidak pernah tinggal menetap
(nomaden) (www.pktti.ui.ac.id). Dalam banyak hadits orang arab badui sering di identikan
dengan orang yang tidak beradab, namun bukan dalam arti negatif atau mendekriditkan
Arab Badui, tetapi sebagai sebuah gambaran sosial pada masa itu berdasarkan nilai dan
aturan yang berlaku. Misalnya dalam salah satu satu hadits yang diriwayatkan oleh Bukhari,
Pernah ada seorang Arab badui mendatangi rumah Nabi dan mengintip pada celah pintu
beliau. Nabi mengambil anak panah atau tongkat yang tajam dan mengarahkannya pada
orang badui itu seolah-olah hendak mencungkil matanya. Si badui pun pergi dari tempat itu.”
(H.R. Bukhari). Pada kesempatan lain, Nabi SAW sedang duduk makan bersama enam orang
sahabatnya, kemudian masuk seorang Arab badui dan menghabiskan makanan yang ada
hanya dalam dua kali suapan. “Kalau saja ia menyebut nama Allah (membaca bismillah),”
ujar Nabi, “tentu makanan ini akan cukup buat kalian semua.” (HR Tirmidzi, sebagaimana
disebutkan dalam Riyadh al-Shalihin).

Menurut Philip K. Hitti (2002: 23-27), “individualisme ... begitu kuat mendarah daging
sehingga si Badui tidak pernah mampu mengangkat dirinya ke satu wujud sosial yang
bermartabat pada tipe internasional”. Namun ini bukan berarti mereka terputus atau
terpisah dari kabilah manapun, hanya saja mereka tidak terlalu suka tunduk kepada otoritas
kekabilahan atau hidup dalam kedisiplinan dan aturan sosial yang mengekang kebebasan.
Perlu juga diingat bahwa keberadaan Arab badui dan Arab kota bukan sesuatu yang secara
mutlak terpisah. Ada hubungan dan proses di antara keduanya. Meminjam kata-kata Hitti,
“there are stages of semi-nomadism and quasi-urbanity”.

Terlepas dari karakternya yang cenderung kasar, ada juga orang badui yang jujur dan
sungguh-sungguh dalam Islamnya. Dalam satu hadits dari Abu Hurairah radhiallahu
‘anhudisebutkan bahwa seorang badui bertanya pada Nabi shallallahu ‘alaihi wasallam,
“Tunjukkanlah pada saya amalan yang akan membuat saya masuk Surga jika
mengerjakannya.” Nabi menjawab, ‘“Sembahlah Allah dan jangan mempersekutukan-Nya,
tegakkan solat lima waktu yang wajib, keluarkan zakat yang difardhukan, dan berpuasalah di
bulan Ramadhan.” Orang badui itu kemudian berkata, “Demi Dia yang jiwaku berada di
tangan-Nya, saya tidak akan melakukan lebih daripada ini.” Setelah orang itu pergi, Nabi
bersabda, “Barangsiapa yang suka melihat ahli Surga, maka hendaklah melihat kepada orang
ini.” (H.R. Bukhari).

Rasulullah  memahami siapa yang diajak berkomunikasinya. Maka dalam
berkomunikasi dengan Arab badui tadi Rasulullah menjawab dengan jawaban, ‘“ketika
amanat disia-siakan akan tunggulah terjadinya kiamat”. Padahal dalam kesempatan yang lain
menerangkan tentang kiamat dengan tanda-tanda yang berbeda. Seperti dalam hadits yang
diriwayatkan tirmidzi, Dari Anas bin Malik Ra. ia berkata: Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi wa
Sallam bersabda, “Tidak akan terjadi giamat sehingga waktu terasa pendek, maka setahun

51


http://www.pktti.ui.ac.id/

dirasakan seperti sebulan, sebulan dirasakan seperti seminggu, seminggu dirasakan seperti
sehari, sehari dirasakan seperti satu jam serta satu jam dirasakan seperti satu kilatan api. ”
(sebentar saja, hanya seperti kilatan api sekejap). (HR. Tirmizi).

Ketika berhadapan dengan Arab badui Nabi menjawab dengan satu kalimat jawaban
yang pendek dan dekat dengan kesehariannya, “Apabila amanah telah disia-siakan orang,
maka waspadalah terhadap datangnya sa’at (kiamat).” Orang Arab Badui dikenal sebagai
kaum nomaden yang mempertahankan gaya hidup tradisional. Mereka menghindari
pengaruh asing, dan tetap setia pada warisan leluhur. Orang Arab badui juga lebih memilih
tinggal di tenda-tenda bulu yang khas, menggembalakan domba dan kambing di padang
rumput yang telah mereka kenal secara turun-temurun. Selain beternak unta dan kuda,
mereka juga mengandalkan berburu dan menyergap sebagai bagian dari mata pencaharian.
Pola hidup yang keras dan mandiri ini membentuk karakter fisik dan mental mereka,
menjadikan mereka tangguh, disiplin, dan kuat dalam menghadapi kerasnya kehidupan di
gurun.

Secara mental, mereka adalah orang yang teguh pendiriannya, sabar, mempunyai
sikap pasif, individualis (terhadap luar kelompoknya), pemberani dan lebih mudah menjadi
baik dari pada penduduk tetap. Selain itu, karena mereka tidak mau dilumuri warna-warni
peradaban dan gemerlapnya, hasilnya mereka adalah orang-orang yang jujur, dapat
dipercaya, meninggalkan dusta dan pengkhianatan. Maka ketika Nabi menjawab pertanyaan
keduanya, Apabila suatu urusan (pekerjaan) diserahkan kepada orang yang bukan ahlinya,
maka waspadalah terhadap datangnya sa’at (kiamat atau kehancuran)." Orang Badui akan
mengerti dan dapat merasakan perkataan Nabi tersebut. Orang Arab badui yang mempunyai
karakter jujur, dapat dipercaya, meninggalkan dusta dan pengkhianatan, tentu saja akan
merasakan bagaimana sakitnya dan kacaunya terhadap pemahaman amanah yang disia-
siakan.

b. Arab Badui Memahami Nabi

Arab badui itu pun mengerti Nabi, karena ketika Nabi tidak menjawab dia tidak
marah, tersinggung, dan kemudian pergi meninggalkan Nabi serta sahabatnya yang sedang
berkumpul. Dia sudah memahami pribadi seorang Muhammad yang terjaga, sikapnya bukan
tanpa sebab ketika tidak menjawab. Rasulullah SAW adalah figur etika dalam berkomunikasi,
perbuatan dan perkataannya mengnyiratkan nilai-nilai. Sebagai Utusan Allah yang
menyampaikan tauhid, tentulah kredibelitas seorang penyampai pesan menjadi penting.
Bukan hanya kredibelitas, keterampilan dalam menyampaikan pesan pun menjadi hal yang
tidak boleh diabaikan. Muhammad adalah sosok yang sempurna, karena kredibelitas dan
keterampilannya tidak diragukan. Dia adalah orang yang terpuiji dikalangan bangsa Arab,
bahkan oleh suku Quraisy diberi gelar Al-Amin atau orang terpercaya. Orang yang
menentanngnyapun mengakui bahwa Nabi Muhammad adalah seorang yang terpercaya.
Sebagaimana digambarkan dalam sebuah hadits; Suatu hari Abu Sufyan, yang waktu itu

52



belum masuk Islam, pernah di undang oleh kaisar Herclius di llya, Syam. Abus Sufyan ditanya
oleh Heraclius mengenai Nabi Muhammad, “Apakah kalian pernah mendapatkannya dia
berdusta sebelum dia menyampaikan apa yang dikatakannya itu?” Aku jawab: “Tidak
pernah”. Dia bertanya lagi: “Apakah dia pernah berlaku curang?” Aku jawab: “Tidak pernah.
Ketika kami bergaul dengannya, dia tidak pernah melakukan itu”. Berkata Abu Sufyan: “Aku
tidak mungkin menyampaikan selain ucapan seperti ini”’. Percakapan tersebut terdapat
dalam sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari.

Kredibelitas Rasulullah  SAW membuat komunikasinya menjadi efektif. Ketika
berkomunikasi sosok si penyampai pesan menjadi pertimbangan yang penting untuk
menerima sebuah pesan. Menurut Scott M. Cultip & Allen H (2006: 416), ada 7 faktor yang
harus diperhatikan agar komunikasi bisa efektif. Salah satu diantaranya, adalah credebility
(kepercayaan). Dalam komunikasi antara komunikator dan komunikan harus saling
mempercayai, kalau tidak ada unsur saling mempercayai, komunikasi tidak akan berhasil,
karena dengan tidak adanya rasa saling percaya akan menghambat komunikasi.

Selain kredibelitas, Rasulullah SAW pun terampil dalam berkomunikasi. Keterampilan
komunikasi ini tergambarkan dari salah satu hadits riwayat Imam Tirmidzi, dari Hasan bin Al
berkata “Saya pernah bertanya kepada pamanku, Hindun Ibn Abi Halah, yang sangat pandai
menggambarkan sesuatu. Saya katakan kepadanya, “gambarkanlah kepadaku bagaimana
cara Rasulullah berbicaral?”. la berkata, “Rasulullah adalah seorang yang tampak selalu
prihatin dan senantiasa berpikir. Beliau lebih banyak diam, dan berbicara seperlunya. Beliau
memulai dan mengakhiri pembicaraannya dengan menyebut nama Allah. Ucapan beliau
selalu padat, detail, dan jelas, tidak lebih dan tidak kurang, tidak kasar serta tidak
merendahkan. Beliau selalu mensyukuri nikmat walaupun sedikit dan sama sekali tidak
pernah mencelanya. Beliau tidak mencela dan memuji makanan. Urusan dunia beserta isinya
tidak pernah membuat beliau marah. Jika kebenaran dilanggar, beliau tidak akan diam
hingga kebenaran itu ditegakkan. Beliau juga tidak pernah marah dan tidak pula
memperjuangkan kepentingan pribadi. Ketika menunjuk sesuatu, beliau selalu
menggunakan seluruh telapak tangannya. Dalam keadaan takjub atau terkejut, beliau selalu
membalik (telapak tangan). Ketika berbicara, beliau terbiasa menggunakan tangan untuk
memperjelas perkataan dengan cara memukul-mukulkan telapak tangan kanan ke telapak
jempol kiri. Ketika marah, beliau berbalik dan berpaling. Ketika senang, beliau menundukkan
pandangan. Tawa beliau adalah senyuman, dan gigi beliau tampak seperti butiran salju”
(HR.Tirmidzi).

Keterampilan bicara Nabi, tercermin pada hadits Abu Hurairah yang menceritakan
Arab badui. Nabi yang tampak selalu prihatin dan berpikir, menunjukan empati dan serius
kepada orang yang diajak berkomunikasi, perhatian itu tergambar ketika menjawab
pertanyaan arab badui, Nabi menjawab pertanyaan Arab badui tanpa meminta orang yang
bertanya mengulangi pertanyaannya. Artinya Nabi mendengar apa yang Arab badui itu

53



tanyakan, walaupun Nabi menunda jawabannya. “Beliau lebih banyak diam, dan berbicara
seperlunya”. Nabi tidak banyak bicara yang tidak penting, ini menunjukan semakin orang
menjaga perkataannya, tingkat kepercayaan terhadap apa yang dikatakannya akan semakin
tinggi pula. Berbeda ketika dengan orang yang tidak menjaga perkataannya, apalagi jika
pernah berbohong. Nabi juga seorang yang rendah hati dalam berkomunikasi, tidak ada rasa
sombong pada dirinya. Kerendahan hati dalam berbicara itu terlihat ketika Hindun ibnu Abi
Halah menggambarkan bahwa, “Beliau memulai dan mengakhiri pembicaraannya dengan
menyebut nama Allah”. Nabi selalu berbicara atas nama kebenaran dan tidak mementingan
dirinya pribadi.

Nabi juga selalu mengulang perkataannya untuk menunjukan sebuah penekanan atau
menegaskan bahwa hal itu sangat penting. Sebagaimana hadits Dari Anas ibnu Malik r.a :
Rasulullah saw mengulangi perkataannya sebanyak tiga kali agar mudah difahami (oleh
pendengarnya). (Riwayat Tirmidzi dan Hakim dalam dalam terjemahan Sunan Tirmidzi).
Selain itu, bicara Nabi juga tenang dan jelas tidak terburu-buru, seperti diceritakan istrinya
‘Aisyah, Rasulullah SAW tidak pernah berbicara seperti cara kalian berbicara yang sangat
cepat ini. Beliau selalu berbicara dengan kata-kata yang jelas dan rinci sehingga orang-orang
yang duduk bersama beliau dapat menghafalnya. (HR. Abu Daud, al-Tirmizi dan Ahmad,
dalam ebook Sunan Tirmidzi).

Ketika menunjuk sesuatu, Nabi selalu menggunakan seluruh telapak tangannya. Bagi
sebagian budaya, menunjuk dengan seluruh telapak tangannya menunjukan kesopanan. Di
Indonesia misalnya, menunjuk dengan ibu jari menunjukan kesopanan. Dalam keadaan
takjub atau terkejut, Nabi selalu membalik (telapak tangan) dan ketika berbicara Nabi
terbiasa menggunakan tangan untuk memperjelas perkataan dengan cara memukul-
mukulkan telapak tangan kanan ke telapak jempol kiri. Ketika marah, Nabi berbalik dan
berpaling. Ketika senang, Nabi menundukkan pandangan. Ini menunjukan gesture atau
bahasa tubuh Nabi dalam berkomunikasi. Terdapat penelitian yang mengungkapkan bahwa
setidaknya, 60% dari komunikasi kita adalah non-verbal dan beberapa dari studi tentang hal
ini menunjukan adanya pengaruh bahasa tubuh berpengaruh sampai 93% dari efektifitas
komunikasi. Kita berkomunikasi secara non-verbal melalui ekspresi wajah, bahasa tubuh,
dan voice-tone. (www.onstory.net)

Tawa Nabi adalah senyuman, dan gigi Nabi tampak seperti butiran salju. Visualisasi
etika dalam komunikasi adalah penampilan. Tidak bersikap berlebihan dan memperhatikan
kebersihan diri. Sebab kondisi-kondisi di atas pun bisa menghambat kelancaran dalam
komunikasi. Orang enggan mendekat jika tubuh kita bau tidak sedap. Komunikasi pun tidak
akan nyaman, karena fokus teralihkan menjadi memikirkan bau tubuh. Bersikap sewajarnya
pun bagian dari etika, jika ada sesuatu yang lucu maka tertawalah sewajarnya. Nabi
mengajarkan dengan senyum. Selain terlihat lebih elegan, ternyata tertawa berlebihan itu
dilarang. Salah satunya hadits dari Abu Hurairah yang mengatakan, “Janganlah engkau

54



memperbanyak tawa, karena sesungguhnya banyak tertawa akan mematikan hati”.
(www.islampos.com). Tertawa yang berlebihan juga bisa mengakibatkan ketersinggungan
sosial dalam kondisi budaya tertentu. Seolah-olah sedang menertawakan dan menganggap
kecil yang ada dihadapannya.

Prejudice Evaluatif

Dalam komunikasi, persespsi tidak bisa dihindari, karena terjadinya pertukaran pesan.
Persepsi ini lahir dari interpretasi pada pesan-pesan yang dikomunikasikan. Lebih jauh lagi
dari persepi dan interpretasi melahirkan sangkaan-sangkaan dan penilaian. Prasangka dan
penilaian tersebut peneliti menyebutnya dengan istilah prejudice Evaluatif.

Pada Hadits Abu Hurairah mengenai Arab badui, lahir prasangka dari sebagian yang
hadir atas pengabaian Rasulullah dengan tidak langsung menjawab pertanyaan orang Arab
badui. sebagian orang mengatakan bahwa Rasulullah mendengar pertanyaan itu, tetapi
beliau tidak menyukainya, sedangkan sebagian lagi mengatakan beliau tidak mendengarnya.

Orang yang menyangka Nabi mendengar pertanyaan itu tapi tidak menyukainya,
karena mengetahui sikap Arab badui yang kadang tidak sopan ketika bertanya. Sehingga
dengan tidak dijawabnya oleh Nabi adalah bagian sikap untuk mengatakan tidak suka.
Sebagian lagi menganggap bahwa Nabi tidak mendengarnya, karena mereka tahu
kredebilitas seorang Nabi yang tidak mungkin mengabaikan pertanyaan dari umatnya.
Sehingga ketika Nabi tidak menjawab maka beranggapan tidak mendengarnya.

Wajar saja para sahabat berprasangka demikian melihat kejadian itu. Sebaiknya kita
harus berhati-hati dalam berprasangka dan memberi penilaian. Sebab pada sebagian
prasangka itu ada yang di bolehkan dan ada yang diharamkan. Sebagaimana Allah SWT
berfirman dalam surat Al-Hujurat ayat 12;

B0 1580 5,2 86 s s f L 48T of 80T AT ety Klas i Vg v2ed Vg ) o ks Bl s e i T 0 Gl g
ek

Hai orang-orang yang beriman, jauhilah kebanyakan purba-sangka (kecurigaan),
karena sebagian dari purba-sangka itu dosa. Dan janganlah mencari-cari keburukan orang
dan janganlah menggunjingkan satu sama lain. Adakah seorang diantara kamu yang suka
memakan daging saudaranya yang sudah mati? Maka tentulah kamu merasa jijik kepadanya.
Dan bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah Maha Penerima Taubat lagi Maha
Penyayang.

Nabi Shallallahu’alaihi Wasallam juga bersabda:

okl ST 2 S (Bl S
“Jauhilah prasangka, karena prasangka itu adalah perkataan yang paling dusta” (HR.
Bukhari-Muslim, dalam Bulughul Maram).

55


http://www.islampos.com/

Prasangka ada yang di perbolehkan, yaitu prasangka yang didasari oleh bukti-bukti,
atau pertanda, atau sebab-sebab yang menguatkan tuduhan itu dibolehkan. Misalnya, jika
kita melihat seorang yang datang ke parkiran motor lalu membuka paksa kunci salah satu
motor dengan terburu-buru, kita boleh berprasangka bahwa ia ingin mencuri. Atau kita
melihat orang-orang berkumpul di pinggir jalan disertai botol-botol khamr dengan wajah
kuyu dan mata sayu, kita boleh berprasangka bahwa mereka sedang mabuk-mabukan. DII.
Kondisi-kondisi tertentu juga bisa jadi mewajibkan kita untuk berprasangka, seperti dalam
kondisi perang, prasangka yang buruk terhadap musuh islam bisa diperbolehkan. Tetapi
sebaiknya tetap berhati-hati dalam prasangka.

Memberi penalianpun harus berhati-hati. Kadang kita selalu menilai dari penampilan
dan kedudukannya, tetapi Nabi mengajarkan untuk tidak berbuat seperti itu. Sebagaimana
hadits yang diriwayatkan oleh Ali bin Abu Thalib, “Undzur maa qaala walaa tandzur man
qaala”. Lihatlah apa yang dibicarakan, jangan lihat siapa yang bicara. Hadit ini
mengidikasikan supaya tidak memberi penilaian kepada seseorang dengan hanya melihat
sosok dan penampilannya. Terdapat pula hadits yang menceritakan Usamah bin Zaid yang
ketika itu membunuh orang yang sudah mengucapkan Laa ilaha illa-llah, padahal Nabi
menyuruh untuk tidak membunuh orang yang mengucapkannya. Ketika Nabi tahu Usamah
melakukan itu, Nabi bertanya kepada Usmah, ‘“Bukankah ia telah mengucapkan laa ilaha
illallah, mengapa engkau membunuhnya?” Usamah menjawab, “Wahai Rasulullah, ia
mengucapkan itu semata-mata karena takut dari senjata.” Nabi bersabda, “Mengapa engkau
tidak belah saja hatinya hingga engkau dapat mengetahui, apakah ia mengucapkannya
karena takut saja atau tidak?” Nabi mengulang-ngulang ucapan tersebut hingga Usmah
berharap seandainya dirinya masuk Islam hari itu saja.” Penilaian yang salah bisa berakibat
fatal, maka berhati-hatilah dalam menilai seseorang.

KESIMPULAN

Nabi seorang komunikator dan komunikan yang handal banyak memberi contoh di
dalam berkomunikasi sehingga terjadi komunikasi yang efektif. Banyak pelajaran dan teori
baru yang bisa kita temukan pada proses komunikasi yang Nabi lakukan. Proses komunikasi
yang Nabi lakukan tidak akan terlepas dari suasana etika komunikasi. Maka berdasarkan
hadits di atas terdapat tiga rumusan etika dalam berkomunikasi. Pertama, Kortesifitas, yaitu
kesantunan dalam melakukan komunikasi. Kesantunan tersebut ialah tidak memotong
pembicaraan orang yang sedang berbicara, hak orang pertama lebih utama, dan tidak
mengabaikan pertanyaan. Kedua, Mutulalitas pemahaman, yaitu terciptanya posisi, kondisi
dan situasi saling memahami pada aktor-aktor komunikasi. Nabi memahami Arab badui dan
begitupun sebaliknya, Arab badui memahami Nabi. Ketiga, Prejudice evaluatif, yaitu,
prasangka dan penilaian terhadap aktor-aktor komunikasi. Dalam membuat sangkaan dan
penilian jangan terburu-buru, dan harus berhati-hati. Karena jika gegabah dalam

56



menentukan prasangka dan penilaian akan menggangu terhadap suasana dan proses
komunikasi

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qur’an. 1978. Al-Qur’an dan Terjemahan, Yayasan Penyelenggara Penterjemah /Penafsiran
Al Qur’an. Jakarta: Departemen Agama RI.

Abu Isa Muhammad bin ‘Isa bin Surah At Tirmidzi. 1992. Terjemah Sunan At-Tirmidzi,
Terjemah Moh. Zuhri, dkk, Jilid II, CV. Asy-Syifa’, Semarang,

Abul Hasan, Muslim, Shahih Muslim I, (Semarang: Toha Putra, t.th.)

Al-Bukhari, Abu Abdilah Muhammad Bin Ismail. 1992. Terjemah Sahih Bukhari, oleh
H.Zainuddin, Wijaya Jakarta.

Hart, Michael H. 1995. Seratus Tokoh yang Paling Berpengaruh Dalam Sejarah. Jakarta: Dunia
Pustaka Jaya

Al-Asgalani, Ibnu Hajar. 1996. Bulughul Maram, (Terjemahan A. Hasan), Bandung:
Diponegoro.

—————————————— , Ibnu Hajar .2002. Fathul Bari (Edisi Indonesia) Jilid 1, terjemah oleh Ghazirah Abdi
Ummah. Jakarta: Pustaka Azzam

Ibnu Katsir, Al- Imam Abu Fida Isma’il. 2004. Terjemahan Tafsir Ibn Katsir Jilid 2 Jakarta: Sinar
Baru AL- Gensindo.

Imam Nawawi. 1994. Riyadhus Shalihin, Jilid. Il, Terjemahan Ahmad Sunarto, Pustaka Amani,
Jakarta.

Richard L, Johannesen. 1996. Etika Komunikasi, Rosda Karya: Bandung

Ratna, Nyoman Kutha. 2012. Penelitian Sastra: Teori, Metode, dan Teknik. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Scott M. Cutlip, Allen H. Center, dan Glen M. Broom. Terj. Tri Wibowo, 2006. Effective Public
Relations. Jakarta: Prenada Media Group.

Sugiyono. 2009. Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D.
Bandung : Alfabeta

Sumber lain
Ebook Sunan At-Tirmidzi

Internet

57



www.islampos.com
www.onstory.net
www.pktti.ui.ac.id

58



